BABI
PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang Penyajian

Tembang Sunda Cianjuran adalah kesenian tradisional Sunda yang
berbentuk sekar gending, berasal dari Kabupaten Cianjur. Pada awalnya,
jenis kesenian ini disajikan di kalangan menak Cianjur yang berfungsi
sebagai hiburan kalangenan. Dalam penyajiannya, Tembang Sunda Cianjuran
melibatkan dua aspek penting yaitu vokal dan instrumen yang dipadukan
ke dalam ansambel kecil. Menurut Wiradiredja, menjelaskan bahwa
Tembang Sunda Cianjuran yang sebelumnya disebut seni mamaos, yaitu seni
musik dan vokal yang lahir dari kalangan menak Cianjur, Jawa Barat pada
awalnya berfungsi sebagai seni kalangenan, khususnya di lingkungan para
menak (wawancara, Wiradiredja, 2024).

Vokal adalah lagu-lagu yang disajikan oleh penembang dalam
penyajian Tembang Sunda Cianjuran, sedangkan instrumen adalah alat
musik yang digunakan untuk mengiringi lagu-lagu Tembang Sunda
Cianjuran. Instrumen musik yang digunakan untuk mengiringi Tembang
Sunda Cianjuran terdiri atas kacapi indung, kacapi rincik, dan suling atau rebab.

Kacapi indung berperan sebagai instrumen pokok yang menjadi acuan



penembang, pemain suling, dan pemain kacapi rincik. Instrumen suling
berperan sebagai pamurba lagu atau penuntun lagu, dalam artian instrumen
tersebut dapat dianalogikan sebagai penembang, karena dalam permainanya
mengikuti nada-nada yang terdapat pada penembang. Sementara itu, kacapi
rincik berperan untuk mengisi melodi lagu khususnya dalam sajian lagu-
lagu panambih.

Instrumen kacapi indung merupakan bagian paling penting dalam
mengiringi vokal, hal ini dapat dianalogikan sebagai sopir yang dapat
mengendalikan seluruh penyajian Tembang Sunda Cianjuran. Kacapi indung
berperan sebagai penuntun lagu, memberi aba-aba kepada penembang,
sebagai induk bagi instrumen suling dan kacapi rincik, dan memberi kode
apabila penyajian akan berakhir. Selain itu pun tidak kalah pentingnya bagi
pemain kacapi indung adalah mengolah rasa. Adapun hal-hal yang perlu
diupayakan oleh pemain kacapi indung adalah fokus dalam bermain,
penguasaan materi lagu, memahami karakter penembang, serta memahami
instrumen kacapi rincik, kacapi kenit dan suling. Oleh karena itu, instrumen
pendukung tersebut juga harus diperhatikan agar tempo dan ritmik terlihat
rapi serta sempurna.

Kacapi indung memiliki bentuk unik yang menyerupai perahu

sampan, di mana pada bagian ujung kiri dan ujung kanan kacapi indung



terdapat sebuah bentuk yang menyerupai gelung. Oleh karena itu,
instrumen ini diberi nama secara berbeda, ada yang menyebutnya kacapi
parahu, kacapi gelung, atau kacapi indung. Menurut Yus Wiradiredja,
menyatakan bahwa masing-masing nama instrumen kacapi indung
mempunyai arti sesuai peranannya. Kacapi parahu (perahu) dianalogikan
sebagai kehidupan yang harus berlayar seperti perahu, artinya sebagai
pemain kacapi indung harus mempunyai wawasan yang luas. kacapi gelung
dianalogikan seperti halnya tubuh seorang wanita yang berperan sebagai
seorang ibu yang dapat mengasuh anak anaknya. Kemudian sebutan kacapi
indung dianalogikan sebagai induk pada jalannya sajian Tembang Sunda
Cianjuran (Wawancara, Wiradiredja, 2024).

Atas dasar ketertarikan penyaji terhadap instrumen kacapi indung,
pada usia 13 tahun, penyaji diarahkan untuk mempelajari tabuhan kacapi
indung oleh guru di sekolah pada kegiatan ekstrakurikuler. Hal tersebut
menjadi salah satu alasan penyaji memilih minat utama alat petik kacapi
indung dalam Tembang Sunda Cianjuran. Selain itu, masyarakat di daerah
penyaji terlihat minim untuk mempelajari instrumen kacapi indung yang
mengakibatkan kesenian Tembang Sunda Cianjuran menjadi kurang

diminati oleh masyarakat.



Menurut Nunung Priatin sebagai Seniman Tembang Sunda Cianjuran
yang berasal dari Pangandaran, mengatakan bahwa pada tahun 2004
Tembang Sunda Cianjuran pernah hidup di kalangan masyarakat, namun
seiring berjalannya waktu, semakin banyak pengaruh kebudayaan modern
yang pada menjadi penggemar Tembang Sunda Cianjuran menjadi kurang
diminati oleh Masyarakat (Wawancara, Priatin, 2024). Hal tersebut terjadi
karena adanya perubahan pola pikir dan gaya hidup masyarakat yang
cukup berdampak terhadap kehidupan Tembang Sunda Cianjuran.

Mayoritas masyarakat umum cenderung lebih memilih kesenian
yang sifatnya dapat menghibur. Namun di sisi lain, kesenian yang sifatnya
kurang diminati seperti halnya Tembang Sunda Cianjuran juga perlu
diperhatikan. Oleh karena itu, penyaji memilih penyajian kacapi indung
dalam Tembang Sunda Cianjuran sebagai minat utama dalam Tugas Akhir
ini.

Tembang Sunda Cianjuran terdapat dua jenis genre yaitu mamaos dan
panambih, sebagaimana bahwa kedua jenis tersebut memiliki ciri yang
berbeda. Mamaos merupakan lagu irama merdeka (bermentrum bebas) yang
menuntut pemain harus bisa mengikuti tempo lagu. Mamaos dibagi
menjadi beberapa wanda yaitu Wanda Papantunan, Jejemplangan, Dedegungan,

Rarancagan, Kakawén, dan wanda Panambih. Sementara itu, wanda Panambih



merupakan salah satu wanda lagu yang kelahirannya paling akhir, dan
iramanya tandak (ketukan tetap). Oleh karena itu, bukan suatu hal yang
mudah bagi pemain kacapi indung, karena pemain tersebut perlu juga
mengolah rasa dalam permainannya supaya mendapatkan estetika
jalannya sajian Tembang Sunda Cianjuran.

Atas dasar hal di atas, maka penyaji memilih mempertunjukan sajian
kacapi indung dalam Tembang Sunda Cianjuran pada Tugas Akhir. Dimana
pada sajian permainan kacapi indung dimainkan secara “konvensional”
yang berarti menyajikan kacapi indung Tembang Sunda Cianjuran secara
umum atau seperti yang biasa dilakukan oleh seniman Tembang Sunda
Cianjuran.

Judul karya yang dibawakan adalah “Pasieup Pangqugah Rasa”
kalimat tersebut dapat diartikan bahwa “Pasieup” yang diambil dari nama
pola tabuh pada instrumen kacapi indung yang dimaknai sebagai permainan
kacapi indung, “Pangqugah” yang berarti menumbuhkan, dan “Rasa” yang
berarti perasaan. Apabila didefinisikan kalimat tersebut dapat dimaknai
bahwa teknik permainan instrumen kacapi indung dapat menumbuhkan

rasa terhadap pemain kacapi indung.



1.2. Rumusan Gagasan

Berdasarkan latar belakang di atas, penyaji memilih mepertunjukkan
instrumen kacapi indung dalam Tembang Sunda Cianjuran dibawakan secara
konvensional. Kata “konvensional” memiliki arti standar atau mengikuti
aturan yang diterapkan. Aturan yang dimaksud terutama pada prinsip
méréan sebagaimana pada struktur sajian Tembang Sunda Cainjuran yang
diawali dengan kacapi indung lalu masuk instrumen suling dan masuk nya
penembang.

Hal tersebut memiliki keterkaitan dengan permainan kacapi indung
yang dibawakan secara konvensional dengan menggunakan sajian
terstruktur, yang diawali dengan laras dequng, laras madenda, dan laras
mandalungan. Kemudian susunan repertoar lagu diawali dengan bubuka,
wanda pantunan, jejemplangan, dedequngan, dan panambih. Selain itu, teknik
pola tabuh pun tetap mengikuti aturan yang dipelajari waktu perkuliahan.

Di samping sajian konvensional, penyaji juga menghadirkan sajian
aransemen yang difungsikan sebagai gending pembuka. Gending tersebut
dimainkan dengan teknik [landangan terhadap instrumen suling
dikolaborasikan dengan instrumen kacapi indung sebagai gending bubuka.

Sementara itu, perpindahan dari laras degung ke laras madenda dan



perpindahan laras dari madenda ke mandalungan, yaitu menyajikan

instrumen kacapi indung, kacapi rincik, dan kacapi kenit.

1.3. Tujuan dan Manfaat

1.3.1 Tujuan

Pada sajian Tugas Akhir ini, penyaji mempunyai capaian atau
tujuan sebagai berikut:
1. Untuk melestarikan Tembang Sunda Cianjuran khususnya
pada instrumen kacapi indung.
2. Untuk merepresentasikan sajian kacapi indung dengan
menggunakan rasa.

1.3.2 Manfaat

1. Menambah ilmu serta pengalaman dalam bermain kacapi.
2. Mendapatkan pengetahuan tentang pengolahan rasa

terhadap permainan kacapi indung.

1.4. Sumber Penyajian

1.4.1 Narasumber

1. Dr. Heri Herdini, M.Hum., sebagai dosen ISBI Bandung.

Pada pertemuannya penyaji mendapatkan gaya beliau



sendiri pada gelenyu papantunan, gelenyu mangu mangu dan
gelenyu lagu sinom degunyg.

2. Yusdiana pada tanggal 25 Februari 2025. Materi lagu yang
diberikan kepada penyaji adalah Bubuka Banjaran, dan
Mangu-Mangu. Pada bagian lagu tersebut, penyaji
mendapatkan teknik petikan yang diberikan oleh beliau

terutama pada Bubuka Banjaran dan Mangu Mangu.

1.4.2 Sumber Tulisan

1. Jurnal Komunikasi Non-Verbal melalui tanda tanda musikal
dalam penyajian Tembang Sunda Cianjuran. Dalam jurnal
tersebut penyaji mengutip bagian komunikasi Non-Verbal

sebagai acuan terhadap pendekatan teori.

1.4.3 Sumber Audiovisual

1. Kanal Youtube Asep Nugraha, video tersebut mempunyai
judul  “TEMBANG SUNDA CIANJURAN: SINOM
DEGUNG, DANGDANGGULA DEGUNG, PANAMBIH
DEGUNG CIAUL” yang dipublikasikan pada tanggal 21

Agustus 2018. Pemain kacapi indung adalah Asep Nugraha.



Dari video tersebut penyaji mengambil lagu Sinom Degung
dan hasil yang didapat oleh penyaji adalah gaya serta teknik

pola pada permainannya.

. Kanal Youtube Seler Pakuan Entertaiment, video tersebut

berjudul “Tutorial main kacapi lagu Rénggong Gedé” dari
Yusdiana. Dari video tersebut penyaji mendapatkan teknik
kait pada lagu panambih Rénggong Gedé serta gaya dari
Yusdiana sebagai pemain kacapi pada video tersebut.

. Kanal Youtube Sanggita Official yang terdapat judul
“Tembang Sunda Cianjuran-MUARA SIRNA-GUPAY
SAMOJA” (Official audio lirik) yang dipublikasikan pada
tanggal 5 Februari 2023. Video tersebut merupakan ciptaan
Yus Wiradireja. Pada video tersebut terdapat pola Pasieupan
dan melodi harmonisasi yang dihasilkan dari instrumen
kacapi indung dan kacapi rincik, dengan demikian, kedua lagu
tersebut dapat menjadi referensi penyaji yang disajikan

dalam laras mandalung.



10

1.5. Pendekatan Teori

Penyaji menggunakan teori dari seniman akademik sekaligus
maestro Tembang Sunda Cianjuran yang menggeluti instrumen kacapi indung.
Seniman akademisi tersebut yakni Dr. Heri Herdini, M. Hum.

Teori yang dikemukakan oleh Herdini (2000:52), bahwa komunikasi
non-verbal adalah “kacapi indung dalam Tembang Sunda Cianjuran sebagai
induk pengiring jalannya sajian Tembang Sunda Cianjuran, dan merupakan
patokan terhadap garap dari instrumen yang ada di dalam kesenian
Tembang Sunda Cianjuran.” Hal tersebut mengartikan bahwa instrumen
kacapi indung merupakan instrumen pokok yang dianalogikan sebagai
induk dari sajian Tembang Sunda Cianjuran dan pemberi aba aba untuk
penembang.

Komunikasi non-verbal dalam kacapi indung Tembang Sunda
Cianjuran mengartikan bahwa jalannya sajian Tembang Sunda Cianjuran
terdapat komunikasi secara tidak langsung, di mana para pemusik
melakukan komunikasi non-verbal ketika awal sajian yang dimulai dengan
instrumen kacapi indung serta diikuti oleh instrumen suling masuk vokal.
Herdini mengatakan bahwa bentuk komunikasi tersebut terdapat pada
instrumen kacapi indung yang memberikan kode atau tanda kepada

instrumen suling, instrumen kacapi rincik dan penembang terdapat pada



11

pangkat yang merupakan motif kacapi indung yang digunakan untuk bagian
awal pada sajian wanda panambih, gelenyu yang disajiakan sebelum
masuknya penembang, gelenyu juga berfungsi untuk memudahkan
penembang untuk mengetahui lagu yang akan disajikan, méréan ialah pmberi
aba-aba kepada suling dan penembang, dan ngereunkeun atau madakeun ialah
motif yang digunakan untuk memberhentikan lagu, salahsatunya yang
terdapat pada wanda panambih (Wawancara, Herdini, 2025). Ketika
terjadinya fenomena komunikasi tersebut dengan adanya pangkat, gelenyu,
merean, dan ngereunkeun atau madakeun, perangkat musik dan penembang
dapat dengan mudah memahami garap yang akan disajikan. Oleh karena
itu, bagi penyaji teori ini sangat penting pada sajian Tembang Sunda
Cianjuran.

Fungsi dari komunikasi non-verbal tersebut adalah memberitahu
lagu yang akan disajikan kepada nayaga lainnya yang terdapat pada bagian
awal. Namun syarat pada metode non-verbal perangkat lainnya perlu
pemahaman terhadap aturan yang terdapat pada sajian Tembang Sunda
Cianjuran, karena hasil yang didapatkan ketika tidak mengetahui aturan,
akan bertabrakan, terlihat tidak sempurna dan kurangnya nilai estetika

dalam Tembang Sunda Cianjuran. Dengan demikian secara otomatis pemain



12

suling dan penembang akan mengetahui kode yang diberikan oleh instrumen

kacapi indung.





