87

BAB IV
PENUTUP

41. Kesimpulan

Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana implementasi
interval laras saléndro diterapkan secara praktik oleh seorang seniman
karawitan Sunda, Mang Mang Ayi, dalam waditra kacapi miliknya. Melalui
pendekatan kualitatif, analisis interval, observasi langsung, serta wawancara
mendalam, ditemukan beberapa simpulan penting yang mencerminkan

dinamika hubungan antara teori dan praktik dalam tradisi musik Sunda.

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan mengenai
implementasi interval laras saléndro dalam karawitan Sunda dengan studi
kasus pada waditra kacapi Mang Ayi Pantun, dapat disimpulkan bahwa praktik
pelarasan kacapi yang dilakukan oleh Mang Ayi menunjukkan adanya
hubungan yang erat antara intuisi musikal, pengalaman budaya, dan
pendekatan estetik dalam memahami dan menerapkan sistem laras saléndro.
Proses pelarasan yang dilakukan tidak merujuk secara eksplisit pada teori-
teori baku yang dirumuskan oleh Raden Machyar Angga Koesoemadinata,

namun menghasilkan pola interval yang memiliki tingkat kemiripan tinggi



88

terhadap rakitan saléndro 15 nada. Hal ini dibuktikan melalui eksperimen
penyetelan yang dilakukan sebanyak tiga kali, dengan hasil persentase

kemiripan yang mencapai 95,54%, 84,49%, dan 98,15%.

Penyetelan kacapi oleh Mang Ayi didasarkan sepenuhnya pada referensi
internal yang dibangun dari memori auditori dan pengalaman panjang dalam
praktik kesenian pantun. Teknik haleuang (bersenandung) menjadi sarana
utama dalam menentukan ketepatan nada, di mana keputusan musikal
diambil secara cepat dan intuitif berdasarkan rasa enak yang ditangkap oleh
telinga pelaku. Pendekatan ini menegaskan bahwa kepekaan rasa dalam
karawitan Sunda memiliki posisi dominan dalam praktik musikal sehari-hari,
lebih dari sekadar kepatuhan terhadap rumusan angka-angka matematis

dalam teori laras.

Penelitian ini juga menemukan bahwa pola interval yang dihasilkan
Mang Ayi tidak selalu simetris sebagaimana yang dijelaskan dalam teori laras
saléndro, namun tetap menjaga keseimbangan musikal secara keseluruhan.
Adanya variasi kecil dalam nilai cent antar nada menunjukkan bahwa dalam
praktiknya, seniman tradisional memiliki ruang interpretasi yang luas dalam

menentukan ketepatan pelarasan, yang ditentukan oleh pengalaman musikal,



89

kenyamanan telinga, dan konteks pertunjukan. Hal ini memperkuat
pandangan bahwa sistem nada dalam karawitan Sunda bukanlah sistem yang
absolut, melainkan terbuka dan adaptif terhadap subjektivitas musikal

pelakunya.

Faktor budaya juga memainkan peran penting dalam pembentukan
pola pelarasan tersebut. Mang Ayi yang tumbuh dalam lingkungan budaya
Sunda yang kental, mengembangkan pemahaman musikalnya secara organik
melalui interaksi langsung dengan praktik kesenian tradisional sejak usia
muda. Transmisi pengetahuan yang dialaminya terjadi secara oral dan
praktikal, tanpa bergantung pada dokumentasi formal atau kajian teoritis
tertulis. Hal ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai budaya dan sistem
pembelajaran tradisional berperan besar dalam mempertahankan keotentikan

sistem pelarasan dalam karawitan Sunda.

Lebih jauh, pendekatan psikokultural sebagaimana yang dikemukakan
oleh Richard Parncutt terbukti relevan dalam menjelaskan fenomena ini.
Interval musik dalam konteks karawitan Sunda bukan hanya sekadar hasil
perhitungan fisik atau akustik, melainkan merupakan konstruksi budaya yang

dipengaruhi oleh persepsi, pengalaman, serta warisan nilai musikal



90

masyarakat. Pelarasan kacapi Mang Ayi menjadi representasi konkret dari
bagaimana sistem nada tidak dibentuk oleh teori semata, melainkan oleh
kebiasaan mendengar, mengingat, dan merasakan musik dalam konteks sosial

dan budaya tertentu.

Dengan demikian, kesimpulan akhir dari penelitian ini adalah bahwa
praktik pelarasan kacapi dalam karawitan Sunda, sebagaimana yang dilakukan
oleh Mang Ayi, merupakan proses musikal yang sangat kompleks dan bersifat
dinamis. Proses ini tidak hanya melibatkan aspek teknis semata, tetapi juga
dibentuk oleh dimensi psikologis, budaya, estetika, dan spiritual. Interval laras
saléndro yang dihasilkan tidaklah semata-mata pencerminan dari angka-angka
dalam teori, tetapi merupakan hasil dari dialektika antara rasa musikal
individu dengan nilai-nilai tradisional kolektif yang hidup dalam budaya
Sunda. Oleh karena itu, pelarasan dalam musik tradisional harus dipahami
secara lebih menyeluruh, dengan mempertimbangkan aspek konteks budaya

dan praktik hidup yang menghidupinya.

4.2. Saran

Berdasarkan temuan penelitian ini, terdapat beberapa saran yang dapat

diajukan bagi berbagai pihak:



91

1. Bagi Peneliti Musik dan Akademisi:

Perlu adanya pendekatan lintas disiplin dalam meneliti sistem musikal
tradisional, termasuk memanfaatkan teori psikologi musik, antropologi, dan
etnomusikologi. Teori musik konvensional sebaiknya tidak digunakan sebagai
tolok ukur tunggal untuk menilai praktik musikal lokal, melainkan dilengkapi

dengan pendekatan kontekstual dan reflektif.

2. Bagi Praktisi Karawitan Sunda:

Diharapkan para seniman tetap mempertahankan metode tradisional
penyetelan yang berbasis intuisi, sambil tetap membuka diri terhadap
pemahaman teoritis sebagai bahan perbandingan. Dengan demikian, terjadi
keseimbangan antara pelestarian warisan budaya dan pengembangan inovasi

musikal berbasis konteks zaman.

3. Bagi Institusi Pendidikan Seni:

Kurikulum pendidikan seni karawitan perlu mengintegrasikan pembelajaran
praktik tradisional secara langsung dengan pendekatan teoretis. Mahasiswa

tidak hanya diajarkan teori interval, tetapi juga dilibatkan dalam praktik



92

lapangan untuk mengembangkan sensitivitas musikal mereka dalam konteks

budaya lokal.

4. Bagi Peneliti Selanjutnya:

Studi lanjutan dapat dilakukan dengan memperluas objek penelitian ke
waditra lainnya seperti suling, rebab, atau seperangkat gamelan, guna
membandingkan pola pelarasan antar-waditra. Penelitian ini juga dapat
dikembangkan dalam konteks musik daerah lainnya di Indonesia, dengan

mengaplikasikan pendekatan psikokultural yang serupa.
5. Bagi Pemerintah dan Lembaga Budaya:

Perlu dukungan lebih lanjut terhadap dokumentasi dan pelestarian praktik
pelarasan tradisional. Hal ini bisa dilakukan melalui perekaman, digitalisasi,
serta penyusunan katalog pelarasan dari berbagai daerah sebagai bentuk

pelestarian warisan budaya tak benda.





