BAB 1

PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang Masalah

Tari Rejang Dewa merupakan salah satu tarian yang difungsikan
sebagai sarana ritual keagamaan Hindu, diartikan dari kata ‘rejang” dan
‘dewa’, secara etimologi berarti tarian keagamaan yang dengan gerakan
sederhana dan ditarikan oleh gadis-gadis, untuk menyambut Dewa-Dewi.
Hal ini dapat dilihat pada pendapat I Made Bandem (dalam I Made Rianta,
dkk, 2021: 3) yang menyebutkan rejang sebagai, “sebuah tari tradisional
yang gerak-gerak tarinya sangat sederhana (polos) dan penuh dengan rasa
pengabdian kepada para leluhur”, pendapat lain yang berkesinambungan
juga dapat dilihat pada Kamus Basa Bali yang mengartikan kata ‘rejang’
sebagai “tarian keagamaan dengan gerakan sederhana, biasanya diiringi
gamelan slonding, ditarikan di Pura oleh sejumlah anak-anak gadis berbaris
di belakang pemangku (pemuka agama)”, dijelaskan lebih lanjut secara
eksplisit dalam Kamus Basa Bali tersebut, bahwa Tari Rejang Dewa adalah:

tarian tradisional masyarakat Bali dalam menyambut kedatangan

serta menghibur para dewa yang datang dari Kayangan dan turun ke
Bumi. Tari Rejang Dewa Bali berfungsi sebagai ungkapan rasa syukur



dan penghormatan mereka kepada dewa atas berkenannya turun ke
Bumi.

Pendapat-pendapat di atas sejalan dengan pemaparan Sang Ayu Made
Diah Sri Anjani (Wawancara, di Bandung 10 September 2024) mengatakan,
“Tari Rejang Dewa merupakan tarian untuk penyambutan, datangnya
Dewa-Dewi ke Pura ini”, juga dari pendapat I Gusti Putu Gede Suwarga
(Wawancara, di Bandung 17 November 2024) berpendapat bahwa, “fungsi
Tari Rejang Dewa sebenarnya untuk menyambut datangnya Dewa-Dewi,
Tuhan yang datang ke Pura ini, di padmasana-nya”. Sehingga dengan
demikian dapat disimpulkan bahwa, Tari Rejang Dewa merupakan tarian
tradisional keagamaan yang diperuntukkan untuk menyambut datangnya
Dewa-Dewi sebagai manifestasi Sang Hyang Widhi Wasa atau Tuhan yang
Maha Esa ke wilayah Pura, ditarikan oleh penari perempuan (gadis) dalam
ritual di Pura.

Tari Rejang Dewa merupakan tarian dengan fungsinya pada kegiatan
keagamaan Hindu, yang tumbuh dan berkembang dari adat serta budaya
tradisional Bali, telah tumbuh dalam tatanan atau klasifikasi secara khusus.
Klasifikasi tarian Bali ini ditentukan untuk memisahkan esensinya antara

yang sakral dan profan, dalam konteks adat dan budaya pertunjukan



kesenian masyarakat Hindu Bali, dilihat dalam pemaparan I Nyoman
Wijaya (2012: 147) bahwa:

...Tari Bali Sakral dan Profan pengelolaannya mengacu tipologi seni

tari yang dirumuskan oleh para seniman Bali pada tahun 1971. Pada

saat itu, seni tari Bali diklasifikasikan menjadi tiga, yaitu, wali, bebali,
dan balih-balihan oleh para pengambil kebijakan seni saat itu antara
lain I Gusti Ngurah Pindha, Raden Moerdowo, Anak Agung Made

Dilantik, dan I Made Bandem.

Berdasarkan pernyataan tersebut dapat dikatakan bahwa tarian Bali terdiri
dari tiga jenis, yakni tarian wali, tarian bebali, dan tari balih-balihan. Lebih
lanjut dipaparkan akan artian masing-masing jenis tersebut oleh Ni Luh
Sustiawati (2011: 57-58) bahwa:

Tari wali dipentaskan untuk kepentingan ritual saat upacara Dewa

Yadnya, tariannya seperti Tari Rejang, Tari Sang Hyang. Tari Bebali

dipentaskan untuk kepentingan manusia, tariannya seperti Tari

Topeng, Wayang Wong, Gambuh. Tari Balih-balihan untuk hiburan,

dipentaskan tanpa ada kaitan upacara, tariannya Sendratari, Drama

Gong, dan Arja,

Pernyataan di atas dapat dijelaskan bahwa tari wali, merupakan
klasifikasi tarian sakral yang dilakukan saat perayaan ritual upacara
dengan tempat pertunjukan di wilayah jeroan Pura atau utama mandala
(Pura bagian dalam). Tari bebali, yaitu merupakan tarian yang

diperuntukkan dalam pertunjukkan upacara keagamaan (semi-sakral), biasa

ditarikan pada wilayah jaba tengah atau madya mandala (Pura bagian tengah).



Tari balih-balihan, yakni merupakan tarian yang dipresentasikan untuk
tujuan hiburan dan tontonan di Pura, ditampilkan di wilayah jaba pisan atau
nista mandala (Pura bagian luar).

Melihat klasifikasi jenis tariannya, Tari Rejang Dewa merupakan
tarian yang termasuk ke dalam jenis tarian wali atau sakral keagamaan, hal
ini dilihat pada penempatan pertunjukkannya yang berada di wilayah
utama mandala dalam ritual Pujawali. Berdasarkan pada keadaan makna dan
tujuan tariannya, Tari Rejang Dewa yang dianggap ‘sakral’, karena untuk
keperluan menyambut datangnya Dewa-Dewi atau manifes Tuhan Sang
Hyang Widhi Wasa dalam ritual upacara.

Menelisik sedikit akan tari Rejang, secara ontologi memiliki berbagai
macam jenis tarian, yang salah satunya tarinya adalah Tari Rejang Dewa,
masing-masing tarian rejang biasanya di tarikan diwilayah yang ‘sakral’
yakni utama mandala. Akan tetapi, ditentukan kemudian berdasarkan Desa,
Kala, Patra di wilayah Ujungberung Kota Bandung, bahwa Tari Rejang Dewa
saja yang dikhususkan dipertunjukkan di wilayah utama mandala tersebut.
Hal ini disampaikan oleh S. A. M. Diah Sri Anjani (Wawancara, di Bandung

10 September 2024) mengatakan, “...tari-tari rejang itu, seperti Tari Rejang



Sari di kebanyakan Pura di Bali ditarikan di utama mandala, tapi kalau di
Pura Bandung ini Tari Rejang Dewa saja yang ditarikan di utama mandala” .

Klasifikasi ini juga berkesinambungan dengan keunikan dari tujuan
konteks pertunjukkannya dalam ritual Pujawali, di mana pengaruh tarian
ini sebagai penggenép atau pelengkap sarana dalam kegiatan ritual tersebut.
Penggenép pada pertunjukan Tari Rejang Dewa dilihat dari jumlah penarinya
yang berjumlah ganjil, memiliki kesinambungan dengan jumlah penari
pada tarian sakral selanjutnya, yakni Tari Baris Gede yang ditarikan dengan
jumlah penari ganjil.

Jumlah masing-masing kelompok penari tarian yang ganjil tersebut
menjadikannya sebagai nilai penggenép, atau pelengkap ritual yang
disampaikan oleh Sri Anjani. (Wawancara, di Bandung 9 September 2024)
bahwa, “tarian ritual Rejang Dewa biasanya ditarikan ganjil, begitu juga Tari
Baris Gede, dan dua tarian tersebut menjadi penyempurnaan, pelengkap
atau penggenep di upacara Pura di sini”. Karena jumlah penari yang
terdapat pada Tari Rejang Dewa dengan Tari Baris Gede yang berjumlah
ganjil, maka kedua tarian tersebut dapat dikatakan saling berkaitan dan
melengkapi dalam konteks sarana pelengkap kegiatan ritual upacara

(upacara).



Dilihat pada penjelasan terkait penggenep di atas, dapat dikatakan
bahwa kedua tarian ini, antara Tari Rejang Dewa dan Tari Baris Gede,
merupakan dua tarian yang berhubungan atau satu-kesatuan, serta selalu
ditarikan dalam ritual yang sama, yang berarti keduanya selalu ada dalam
pertunjukan sakral pertunjukan tari dalam ritual di Pura Wira Satya
Dharma Kota Bandung. Akan tetapi, dalam memfokuskan bahasan pada
kajian skripsi ini, peneliti membatasi kajiannya pada penelitian objek Tari
Rejang Dewa saja.

Tari Rejang Dewa merupakan tarian yang diiringi oleh alunan musik
jenis Gong Kebyar yang memiliki pola irama atau ritme dan intonasi suara
yang bervariasi. Memiliki karakter tarian yang lemah lembut, diisi dengan
struktur gerak tari Bali yang sederhana dan dipenuhi dengan pengulangan,
di mana susunan koreografinya teratur dari bagian pembuka (awal) saat
masuk tarian, bagian tengah, dan inti menuju akhir tarian.

Bentuk koreografi dalam sikap gerakan Tari Rejang Dewa memiliki
kekhasan dan maknanya tersendiri. Sumber gerakan Tari Rejang Dewa ini
bisa dilihat dari kehidupan sehari-hari, alam atau sebagainya, seperti yang
dikatakan oleh Bandem (dalam Rianta, 2020: 47) bahwa, “Sumber gerak tari

Bali yang diangkat menjadi bentuk seni yang tinggi bersumber dari flora,



fauna, berbagai gerak dari kehidupan sehari-hari, bersumber pada mudra
(gerakan tangan dalam Yoga), dan penggunaan busana”. Berdasarkan
keterangan sumber gerak tersebut, gerakan Tari Rejang Dewa pada gerakan
ngayab, memiliki inspirasi dari gerakan tangan saat sembahyang
menghaturkan sesaji.

Ciri khas lain dari Tari Rejang Dewa terdapat pada bentuk busananya
yang identik dengan warna kuning keemasan dan putih, yang memiliki
makna sebagai perwujudan sucinya dan agungnya suatu yang ‘sakral’, hal
ini disampaikan oleh Made Kartika Artanti (Wawancara, di Bandung 14
Maret 2024) bahwa, “umat Hindu sendiri mempercayai warna kuning
merupakan simbol dari keagungan dan kemegahan Dewa, sementara
warna putih merupakan simbol dari kesucian”. Ciri khasi lainnya dilihat
juga dari hiasan kepala penari atau gelungan yang menyerupai atau
menyimbolkan bentuk dari Banten Daksina atau persembahan bertingkat
pada upacara ritual-ritual tertentu.

Penari pada pertunjukan Tari Rejang Dewa ini biasa ditarikan oleh
para gadis yang belum mengalami masa menstruasi, sejalan dengan hal
tersebut, Bandem (dalam Rianta, dkk, 2019: 386) mengatakan bahwa, “pada

umumnya Tari Rejang ditarikan oleh penari-penari perempuan di dalam



mengikuti upacara persembahyangan”. Sehubungan dengan itu, penari
Rejang Dewa dianggap suci karena memiliki keterkaitan dengan tujuannya,
di mana suci dianggap sebagai lambang ‘bidadari’ untuk menyambut
Tuhan. Hal ini disampaikan oleh Ni Luh Putu Ayu Wardani, dkk (2018: 88)
bahwa, “dalam Lontar Usana Bali disebutkan bahwa ‘Rejang” adalah simbol
Widyadari (bidadari) yang menuntun Ida Bhatara (Tuhan) turun ke Pertiwi
(Bumi) dan ber-stana di Pura”.

Tarian Rejang Dewa sebagai sarana ritual ‘sakral” yang ditarikan di
wilayah Pura Wira Satya Dharma hanya dipersembahkan pada kegiatan
ritual Pujawali atau hari di mana Pura tersebut disucikan, yang dalam
penentuan setiap perayaan atau upacara agung (besar) terdapat aturan
waktu yang disusun berdasarkan Rerahinan (hari suci sakral) dengan
susunan sedemikian rupa secara kompleks mengikuti kalender Saka atau
Soko. Hal ini juga berhubungan dengan penentuan waktu (kala), tempat
wilayah Pura tersebut (desa), dan keadaan atau situasi masyarakat (patra)
pada wilayah Pura Wira Satya Dharma.

Aspek-aspek ritual keagamaan yang diperuntukkan dalam setiap
persembahyangan, mengikuti aturan dan prinsip yang ada, yakni meliputi:

tempat, waktu, dan situasi/kondisi masyarakat atau Pura. Juga didukung



aspek sarana prasarana ritual seperti sesaji, mantra/doa, dan tindakan ritual
yang dilakukan. Menurut Ignasius Herry Subiantoro (2020: 20) menyatakan,
“Sistem ritual yang terdiri atas aspek-aspek terkait berupa, aspek gagasan,
aspek kebahasaan, aspek perilaku, dan aspek peralatan atau sarana
prasarana ritual, berkaitan langsung satu dengan yang lain, dan tidak
terpisahkan”, lebih lanjut pada pernyataan Subiantoro (2016: 415) bahwa,
“Berbagai aspek ide, kebahasaan, perilaku ritual, dan peralatan merupakan
simbolisasi pengungkapan isi ajaran spiritual, semuanya menjadi aspek
wujud yang ikut menari bersama gerak tubuh.” Segala aspek dalam ritual
ini dapat disimbolkan dengan bentuk-bentuk gerak tari, seperti yang telah
dipaparkan sebelumnya, bahwa beberapa gerak tari seperti gerak ‘ngayab’
menyimbolkan artian dari perilaku saat sembahyang yang merupakan
aspek kebahasaan dan perilaku dalam ritual umat Hindu.

Pada pelaksanaan ritualnya dapat dilihat aspek peralatan berupa
sesaji yang digunakan dalam ritual-ritual persembahan kepada Tuhan atau
Sang Hyang Widhi Wasa disebut dalam jenis ritual Dewa Yadnya. Peralatan
dasar persembahyangan ini terdiri atas: Dupa (wewangian), Air Tirta (air
suci), Bunga-bunga dan lain-lain hal, disesuaikan dengan gagasan ritual

yang menyertai peralatan atau aspek-aspek ritual yang lain. Pada sisi lain



10

yakni, adanya lantunan mantra atau doa, kemudian ada alunan berbagai
musik dan tari-tarian yang diperuntukkan sebagai unsur dalam atau
konteks prasarana dalam kegiatan ritual diwilayah Pura ini.

Ritual Dewa Yadnya merupakan salah satu bagian dari Panca Yadnya
yang dilaksanakan umat Hindu, ritual Dewa Yadnya memiliki makna
sebagai kegiatan pengorbanan dan atau persembahan yang diperuntukkan
kepada Dewa-Dewi sebagai manifestasi dari Sang Hyang Widhi Wasa atau
Tuhan YME, seperti yang disampaikan oleh Kadek Sukiada (2019: 60)
mengatakan, “Dewa Yadnya adalah pemujaan yang dilaksanakan ke
hadapan Sang Hyang Widhi Wasa atau Ranying Hattala Langit. Upacara
Yadnya adalah pemujaan serta persembahan suci yang tulus ikhlas ke
hadapan Tuhan dan sinar-sinar suci-Nya yang disebut Dewa-Dewi”.
Ritual-ritual Dewa Yadnya ini merupakan kegiatan yang menyimbolkan
bentuk keimanan umat Hindu dalam menjalankan yadnya-nya dengan
memuja, berserah diri, merenungkan, dan memohon ampun, serta
senantiasa teringat Tuhan atau melalui manifestasinya yaitu Dewa-Dewi.

Berbagai macam cara pemujaan Dewa Yadnya (kepada Tuhan), baik
ritual sembahyang harian, sampai ritual tertentu, hingga upacara besar

seperti Pujawali Agung (terkadang disebut dengan istilah piodalan agung).



11

Memiliki berbagai macam aspek secara persiapan dan kelengkapan yang
harus disiapkan, sebelum berjalannya ritual, hingga kegiatan sembahyang
yang khusyuk dan khidmat dijalankan oleh umat.

Kegiatan ritual Pujawali Agung, dalam pelaksanaannya tentu
menggunakan aspek sarana prasarana yang khusus dalam pemujaan,
seperti halnya sesaji/banten berbentuk canang, daksina, dan berbagai jenis
lainnya, serta media dupa juga air tirta. Kegiatan ritual Pujawali Agung ini
tidak luput dengan dipersembahkannya pertunjukan kesenian-kesenian
yang khas, seperti alunan musik gamelan khas dan tari-tarian Bali.

Beberapa aspek kebahasaan yang ada, dilihat pada penggunaan
alunan kidung, mantra, dan doa yang dilantunkan secara khidmat oleh
umat-umat, Jero Mangku/Pinandita, Sulinggih/Pedanda yang sedang berada
dalam situasi yang sakral. Perjalanan ritualnya dilihat dari berbagai
persiapan umat sebelum ritual, kemudian memasuki kegiatan yang sakral,
hingga pelepasan dari wilayah yang sakral.

Diamati lebih dekat dari aspek sarana kesenian berupa tarian, yakni
salah satunya Tari Rejang Dewa yang ditarikan khusus diruang yang ‘sakral’,
dalam hal ini utama mandala. Penentuan dan persiapannya diperlukan dari

hari-hari sebelumnya, baik latihan, dan hal-hal lainnya, seperti persiapan



12

berias (make up), memakai busana tari yang khas, hingga pada pelaksanaan
pertunjukan tarian ‘sakral’ berlangsung. Para penari sebagai objek kegiatan
ritual tersebut memasuki berbagai fase dari ruang-ruang yang profan
menuju ruang yang sakral, yang diikuti secara khidmat oleh para penari,
ditujukan untuk sesuatu yang dianggap ‘suci’ (Tuhan), hingga umat-umat
yang menyaksikannya pertunjukan Tari Rejang Dewa, di ruang utama
mandala dalam Pura Wira Satya Dharma Kota Bandung.

Berkaitan dengan keterkaitan antara peristiwa ritual Pujawali
dengan salah satu sarana berupa pertunjukan Tari Rejang Dewa, memiliki
hubungan antara unsur-unsur struktur tarian, baik dari aspek gerak, dan
busana, hingga rangkaian persiapan penari yang masing-masing memiliki
makna untuk pertunjukan dan ritualnya. Pada dasarnya pertunjukan tarian
ini sangat berkaitan antara struktur pertunjukan, baik awal atau persiapan,
saat pertunjukan langsung (masuk ruang sakral), dan akhir pertunjukan
(pelepasan dari yang sakral), dengan konteks makna dan tujuannya sebagai
pertunjukan dalam ritual Pujawali.

Fenomena pada rangkaian pertunjukan, dan makna tersendiri pada
pertunjukan Tari Rejang Dewa inilah yang menjadikannya sebagai daya

tarik tersendiri untuk penulis, juga menginspirasi dalam melakukan



13

penelitian lebih lanjut tentang Tari Rejang Dewa dalam kegiatan ritual
Pujawali Agung, yang merupakan salah satu dari beberapa tarian ritual yang
penulis amati pada ritual tersebut. Untuk membatasi penelitian skripsi ini,
maka peneliti memfokuskan penelitian ini pada konsep pemikiran
berkaitan dengan struktur pertunjukan dalam konsep “Pra-Pelaksanaan,
Pelaksanaan, dan Pasca-Pelaksanaan” oleh Victor Turner dalam kajian
pertunjukan Richard Schechner yang di bahas lebih lanjut pada bagian
Landasan Konsep Pemikiran. Adapun berkaitan dengan struktur
pertunjukan tersebut, maka judul penelitian skripsi ini berupa:
“Pertunjukan Tari Rejang Dewa dalam Ritual Pujawali Agung di Pura Wira

Satya Dharma Kota Bandung”.

1.2 Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah menjelaskan kepentingan dari
topik penelitian mengenai pertunjukan Tari Rejang Dewa dalam Ritual
Pujawali Agung di Pura Wira Satya Dharma Kota Bandung, dan penetapan
batasan atau fokus terhadap struktur pertunjukannya. Maka dirumuskan
pertanyaan sebagai berikut: “Bagaimana Deskripsi Pertunjukan Tari Rejang

Dewa dalam Ritual Pujawali Agung, baik pada fase Pra-Pertunjukan,



14

Pertunjukan, dan Pasca-Pertunjukan di Pura Wira Satya Dharma Kota

Bandung?”.

1.3 Tujuan dan Manfaat
Tujuan

Tujuan dalam penelitian ini pada dasarnya dilakukan untuk
mengungkap permasalahan yang telah dirumuskan, berkaitan dengan
struktur pada pelaksanaan pertunjukan Tari Rejang Dewa. Maka daripada
itu, tujuan penelitian ini ialah mendapatkan deskripsi secara lengkap dan
jelas, terhadap pengungkapan, struktur pertunjukan pada fase atau bagian
‘Pra-Pelaksanaan-Pasca’ dari Tari Rejang Dewa yang dipertunjukkan dalam
Ritual Pujawali Agqung di Pura Wira Satya Dharma Kota Bandung.
Manfaat

Manfaat pada penulisan kajian skripsi ini diharapkan dapat
berkesinambungan dengan berbagai pihak terhadap objek penelitian, baik
itu ilmuwan tari, budayawan, maupun masyarakat umum, meliputi umat
Hindu, dan tentunya penulis sendiri pada perkembangan selanjutnya.
Adapun manfaat tersebut baik secara teoritis maupun praktis, yaitu:

1. Manfaat Teoritis



15

Penulisan ini diharapkan dapat menambah hasil penelitian dan
pendataan objek Tari Rejang Dewa, sebagai sumber referensi, dan
pengembangan ilmu pengetahuan. Manfaat teoritis tersebut di antaranya:

a. Menambah referensi tertulis terhadap penelitian Tari Rejang Dewa
yang berkaitan dengan fase-fase atau bagian atau tahapan pada
struktur atau susunan pertunjukan Tari Rejang Dewa dengan Ritual
Pujawali Agung.

b. Memberikan penjelasan akan aspek-aspek pada pertunjukan Tari
Rejang Dewa yang memiliki keterkaitan dalam berlangsungnya
kegiatan Ritual Pujawali Agung di Pura Wira Satya Dharma Kota
Bandung.

2. Manfaat Praktis

Memberikan gambaran, pengetahuan serta pengalaman penulis yang
dapat dirasakan pula manfaatnya oleh para pembaca, sebagai berikut:

a. Memperoleh ilmu pengetahuan baru akan tari-tarian ritual umat
Hindu yang ada di dalam Pura.

b. Mendapatkan pengalaman empiris secara langsung dengan belajar
Tari Rejang Dewa langsung di Pura Wira Satya Dharma saat melihat

dan mengikuti kegiatan upacara Ritual Pujawali Agung.



16

1.4 Tinjauan Pustaka

Tinjauan pustaka (literature review) merupakan sebuah kegiatan
untuk meninjau atau mengkaji kembali sebuah karya tulis rujukan yang
telah dipublikasikan oleh peneliti sebelumnya. Kegiatan studi pustaka ini
penting sekali dilakukan selama proses penelitian berlangsung, baik dalam
proses penyusunan proposal, hingga proses penyusunan laporan
penelitian. Disampaikan juga oleh Creswell (dalam Sugiyono, 2024: 84)
bahwa, “Study literature (studi kepustakaan), merupakan ringkasan tertulis
dari jurnal, artikel, buku-buku dan dokumen lain, yang berisi tentang
uraian informasi masa lalu atau sekarang yang relevan dengan judul
penelitian”. Kegiatan kepustakaan ini dilakukan dengan meninjau ulang
tulisan setingkat skripsi yang memiliki objek materi hampir sama yaitu
terkait Tari Rejang Dewa, sehingga penulis dapat mengetahui kesenjangan
penelitian, baik dari segi metode, pendekatan maupun teori yang
digunakan pada penelitian-penelitian terdahulu. Dengan demikian dapat
disimpulkan penelitian yang dilakukan oleh penulis terhindar dari

tindakan plagiasi.



17

Pada tinjauan pustaka ini, penulis menyampaikan beberapa kajian
terkait dengan topik, metode dan konsep yang sama dalam skripsi yang
telah ditemukan pada basis data daring (online) ataupun luring (offline)
yang telah dipublikasikan, di antaranya:

Skripsi yang Dberjudul "Upacara Saparan Bekaka di Desa
Ambarketawang sebagai Wisata Budaya Daerah Istimewa Yogyakarta"
yang ditulis oleh David Saeful Amri pada tahun 2024, dari Jurusan Teater
ISI Yogyakarta. Skripsi ini membahas terkait proses dalam upacara Saparan
Bekakan, di mana dalam penelitiannya menggunakan pendekatan
Performance Studies, penelitiannya melihat aksesibilitasi, ciri khusus,
keunikan dan sarana yang dalam pelaksanaan upacara tersebut diperlukan
juga. Walaupun di dalam penelitian ini lebih kepada proses dan
perkembangan upacara, yang dalam pendekatannya menggunakan
performance studies Richard Schecner. Penelitian ini memiliki kesamaan
dalam landasan yang digunakan penulis, akan tetapi objek kajian pada
penelitiannya yang berbeda.

"Liminalitas Ritual Dul Kadiran di Desa Wangkal, Kecamatan Gading,
Kabupaten Probolinggo" merupakan skripsi yang ditulis oleh Moh. Rojl

Ghufron tahun 2023, dari Program Studi Agama-agama, Universitas Islam



18

Negeri Sunan Kalijaga. Membahas tentang ritual Dul Kadiran yang di
dalamnya terdapat unsur-unsur keislaman, yang di mana ritual ini terjadi
fase pelepasan diri dari struktur sosial, dengan pembacaan doa-doa.
Penjelasan akan bagaimana ritual ini digunakan konsep kajian Victor
Turner terkait liminalitas. Skripsi ini memiliki konsep atau landasan
pembahasan yang sama dengan kajian penulis, walaupun dengan objek
kajian yang diungkapkannya berbeda.

Skripsi berjudul “Identifikasi Tata Rias Tari Rejang Di Desa Pedawa
Kabupaten Buleleng Pada Era Globalisasi” yang ditulis oleh Desak Made
Nila Putri pada tahun 2023. Jurusan Teknologi Industri, Universitas
Pendidikan Ganesha. Skripsi ini memuat tentang kajian tata rias wajah dan
busana hingga rambut pada Tari Rejang Desa Pedawa pada era modernisasi
untuk melihat isi dan makna di dalam riasan dan busana tarian, maka
skripsi ini dijadikan sebagai bahan referensi dan perbandingan terhadap
tata rias dan busana pada tarian rejang terutama Tari Rejang Dewa.

Skripsi yang berjudul ”“Pembelajaran Tari Rejang Dewa Untuk
Meningkatkan Sikap Religius Anak Di Pasraman Raditya Tegaldlimo
Banyuwangi” oleh Silvia Nika Adinda tahun 2022 dari Jurusan Pendidikan

Seni Pertunjukan, Institusi Seni Indonesia (ISI) Yogyakarta. Skripsi ini



19

memaparkan tentang pentingnya hasil proses pembelajaran Tari Rejang
Dewa hingga dapat meningkatkan sikap religius anak, dalam kegiatan
keagamaan. Dalam skripsi tersebut disinggung terkait sikap religius anak
yang disebabkan oleh proses belajar Tari Rejang Dewa. Perbedaan pada
penulisan skripsi ini lebih mengkaji pada kesinambungan akan proses
pembelajaran dan sikap meningkatkan keimanan anak, antar Tari Rejang
Dewa dengan unsur-unsur estetis ritual Dewa Yadnya.

Skripsi milik Tria Yuli Trisanti pada tahun 2021 dengan judul "Tradisi
Ritual Dewa Yadnya di Pura Sasana Bina Yoga Mojokerto”, dari Program
Studi Agama-agama, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya.
Menjelaskan tentang pelaksanaan atau prosesi upacara Dewa Yadnya,
makna juga fungsinya bagi umat Hindu. Skripsi ini memiliki
kesinambungan dengan kajian penulis, terkait pembahasan jenis ritual dewa
yadnya. Akan tetapi pada kajian penulis lebih memfokuskannya Tari Rejang
Dewa sebagai sarana ritual, bukan pembahasan ritualnya tersendiri.

Skripsi Made Darme dengan judul “Perkembangan Agama Hindu Di
Desa Tugumulyo Kecamatan Lempuing Kabupaten Ogan Komering Ilir
Tahun 1972-2015” tahun 2021 dari Studi Pendidikan Sejarah, Universitas

Sriwijaya. Skripsi ini membahas perkembangan masyarakat agama Hindu



20

yang mulai bermigrasi ke wilayah di luar pulau Bali, dan terus menjalankan
tradisi budaya Hindu Bali-nya, mengikuti ketentuan Desa, Kala, Patra
diwilayah mereka tinggal. Skripsi ini dijadikan bahan bacaan terkait
perpindahan masyarakat Hindu Bali keluar pulau Bali.

Lucia Windita Aprilia dengan skripsi berjudul "Ritual Labuhan
Pantai Parangkusumo Yogyakarta dalam Perspektif Performance Studies"
yang ditulis tahun 2020 di Jurusan Teater, ISI Yogyakarta. Membahas
tentang proses terjadinya ritual Labuhan, yang merupakan ritual untuk
mendapat keselamatan, kedamaian, dan kesejahteraan Raja, Rakyat, dan
Kerajaan. Dalam penelitian tersebut menggunakan pandangan performance
studies Richard Schechner dengan pembahasan proses ritusnya diiringi
pandangan akan tiga fase liminalitas. Skripsi ini memiliki kesinambungan
akan konsep landasan dan pembahasan akan proses atau struktur ritual,
akan tetapi dalam pengaplikasiannya Aprilia membahas ritual secara
menyeluruh, dan peneliti hanya memfokuskan pada pembahasan
pertunjukan (performance).

Skripsi dengan judul "Ritual Ngguyang Jaran di Paguyuban Jathilan
Mardi Raharjo: Sebuah ritus Peralihan" yang ditulis oleh Malinda

Pudyastuti pada tahun 2017, dari Jurusan Tari ISI Yogyakarta. Membahas



21

tentang proses atau tahapan ritual ngguyang jaran yang identik dengan
tindakan 'tidak biasa', seperti penggunaan air khusus yang digunakan
untuk mencuci alat pertunjukan, yang kemudian sisanya diminum oleh
komunitas tersebut. Penelitian dalam skripsi ini menggunakan konsep
Victor Turner tentang tiga fase ritual: Separasi, Liminal, Integrasi. Maka,
dengan demikian, penelitian tersebut memiliki kesinambungan akan
konsep yang digunakan pada fase-fase ritual Victor Turner, walaupun
dalam objek kajian penelitian yang berbeda.

Skripsi yang ditulis oleh Ni Luh Enita Maharani pada tahun 2016,
dengan judul "Fungsi Tari Rejang Adat Klasik Dalam Upacara Piodalan Di
Pura Sanggar Agung Desa Bebandem Kabupaten Karangasem Bali.", dari
Jurusan Pendidikan Seni Tari, Universitas Negeri Yogyakarta. Skripsi ini
membahas akan fungsi-fungsi pada tarian Rejang Adat Klasik yang
berkaitan dengan rasa syukur kepada Dewa-Dewi selaku manifestasi
Tuhan. Skripsi ini dijadikan acuan pada pembahasan pada fungsi tari rejang
dalam ritual dewa yadnya, akan tetapi pada kajian penulis lebih
memfokuskan pada objek kajian tari Rejang Dewa sebagai sarana tarinya.

Berdasarkan pemaparan akan temuan hasil penulisan berupa skripsi

yang telah diuraikan di atas, maka penulisan skripsi ini dapat dikatakan



22

orisinal, karena tidak adanya kesamaan antara fokus, topik dan lokus yang
diteliti. Oleh sebab itu, penulisan yang sedang dilakukan pada skripsi ini
berbeda atau terhindar dari penjiplakan atau plagiasi.

Akan tetapi, dikarenakan terdapat kekurangan dari pengetahuan dan
wawasan yang dimiliki penulis, maka dalam melakukan penyusunan
penulisan skripsi ini diperlukannya beberapa sumber-sumber literatur
berupa artikel jurnal dan buku baik dalam bentuk digital atau cetak, untuk
kepentingan rujukan atau referensi. Adapun sumber tersebut sebagai
berikut:

Artikel yang berjudul “Filsafat Tari Dalam Kebudayaan Bali” dalam
Jurnal Widyadari Vol. 25, No. 1. Terbitan tahun 2024, yang ditulis oleh Ni
Made Pira Erawati (halaman 173-182). Artikel ini membahas mengenai
pemahaman filsafat tari bali, yang kaitannya dengan kebudayaan bali yang
berdasarkan ajaran agama Hindu, hal ini juga yang menjadi referensi kajian
penulis, terkait Tari Rejang Dewa dengan kesinambungannya pada ritual
keagamaan Hindu. Artikel ini digunakan pada pembahasan Bab II.

Alma Victoria Anastasia Lukas, Izak, Tony, dan Irene dalam
artikelnya yang berjudul "Ritual Rukat'tu sebagai Ruang Liminalitas dalam

Perjumpaan Agama Kristen dan Jingitiu di Sabu Barat", yang dipublikasi



23

tahun 2024 dalam Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), Vol. 6,
No. 2 (halaman 169-180). Membahas tentang perjumpaan khusus antara
dua agama atau kepercayaan yang di satukan dalam ritual Rukat 'tu sebagai
ruang liminalitas, di mana ritual ini menjadi ruang kebersamaan,
penerimaan, dan saling menopang satu sama lain. Dengan menggunakan
konsep liminalitas sebagai pendekatan interdisiplin penelitiannya. Adapun
artikel ini memiliki kesamaan dalam salah satu teori atau konsep yang
digunakan, yakni terkait liminalitas yang dipaparkan oleh Victor Turner,
yang juga digunakan penulis dalam penulisan skripsi ini pada Bab. L.

Artikel dengan judul “Siwa Nataraja Sebagai Landasan Filosofis
dalam Penciptaan Karya Seni Tari” yang ditulis oleh Ni Made Ayu Dwi
Oktaviani dan I Wayan Rudiarta, tahun 2023, pada Jurnal Widya Sundaram,
Vol. 1, No. 1, (halaman 71-84). Membahas kaitannya konsep, filosofi pada
perwujudan tari Siwa Nataraja, yang mengembangkan estetika Hindu, dan
memberikannya prinsip para karya seni tari. Artikel ini akan digunakan
pada pembahasan keterkaitan Tari Rejang Dewa dengan filosofi agama
Hindu terutama dalam ritual Pujawali, pada Bab. II.

Eza Kusuma Putri dan Nursilah dengan artikelnya yang berjudul

"Rumyang Cirebon Mask Dance with Palimanan Style as a Door of Liminality



24

Based on Victor Turner’s Theory Perspective" yang ditulis tahun 2022 dalam
jurnal SINOMIC Journal, Vol. 1, No. 2 (halaman 217-230). Membahas
tentang bagaimana proses pertunjukan penari Tari Topeng Rumyang Gaya
Palimanan, saat sebelum pertunjukan, pertunjukan dan setelahnya, dari
persiapan make up, yang dikaji menggunakan teori Victor Turner. Adapun
dengan demikian, maka penulis menggunakan artikel ini sebagai referensi
terkait pengungkapan proses pertunjukan pada Bab. IIL
Kadek Sukiada dengan tulisannya “Panca Yadnya dalam Ritual
Keagamaan Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah”, dalam Jurnal Satya
Sastraharing, publikasi tahun 2019, Vol. 03, No. 02. (halaman 54-92).
Membahas persoalan ritual Dewa Yadnya dan apa saja elemen dan praktik
serta pengaplikasiannya. Artikel ini berada pada pembahasan ritual dewa
yadnya yang berkaitan dengan hubungan individu dengan ritual tersebut,
dan sarana prasarana yang digunakan, dijelaskan pada Bab I dan II.
“Estetika Seren taun Antara Seni, Ritual, dan Kehidupan” yang
ditulis oleh Ignasius Herry Subiantoro, merupakan judul artikel dalam
Jurnal Panggung, Vol. 26, No. 4 yang ditulis tahun 2016, (halaman 407-419).
Membahas terkait sistem ritual yang meliputi aspek gagasan, kebahasaan,

perilaku, dan peralatan dalam ritual seren taun, yang lebih menekankan



25

pada pembahasan prinsip kehidupan sebagai syarat hidup yang
digambarkan pada ritus Dewi Pohaci. Pembahasan dalam artikel ini
digunakan sebagai bahan bacaan dan juga rujukan berkaitan dengan
pemahaman konsep pada aspek sistem ritual, yang berkaitan dengan Tari
Rejang Dewa pada ritual Dewa Yadnya, dirujuk pada pembahasan Bab I.
Artikel yang berjudul "Nilai-nilai Pancasila sebagai Inspirasi Seni
Kajian Performance Studies dalam Perspektif Komunikasi" yang ditulis oleh
Ririt Yuniar dalam jurnal Indonesian Journal of Performing Arts Education, Vol.
1, No. 2 pada tahun 2021, (halaman 1-11). Artikel ini membahas tentang
nilai pada seni pertunjukan yang berkaitan dengan nilai Panca Sila,
dilakukannya penelitian dalam artikel ini menggunakan metode
performance studies pendapat Richard Schechner berkaitan dengan
pengungkapan peningkatan kualitas dan kreativitas para kreator seni yang
lebih mengutamakan nilai Panca Sila dalam berkarya. Oleh karena artikel
ini membahas pendekatan Schechner soal performance studies, yang juga
berkaitan dengan landasan konsep penulis dalam tulisan ini, pada Bab I.
Ni Wayan Juli Artiningsih dengan artikelnya “Estetika Hindu pada
Pementasan Topeng Sidakarya dalam Upacara Dewa Yadnya” dalam

Jurnal Gentra Hredaya, Vol 3, No. 2, tahun 2019 pada (halaman 84-93).



26

Artikel ini membahas tentang prinsip-prinsip agama Hindu dalam Tari
Topeng Sidakarya, seperti konsep tattwa, susila, dan upacara. Di mana
kaitannya tarian dengan ritual dan unsur serta prinsipnya. Maka artikel ini
akan digunakan sebagai rujukan dalam membahas keterkaitan Tari Rejang
Dewa dengan unsur ritual dewa yadnya, dibahas pada Bab. II.

Lisansi: Jurnal Kelisanan Sastra dan Budaya, Vol. 1, No. 2 dengan artikel
berjudul “Tari Rejang Dewa: Bentuk Gerak, Makna Dan Pola Pewarisan
Pada Masyarakat Bali Di Desa Puuroe Kecamatan Angata”, ditulis oleh Ni
Luh Putu Ayu Wardani, dkk pada tahun 2018, pada (halaman 87-92).
Artikel ini membahas mengenai bentuk gerak, makna dan pola pewarisan,
serta unsur-unsur yang terkandung pada bentuk Tari Rejang Dewa di
masyarakat bali. Artikel ini dijadikan sebagai sumber rujukan serta bahan
perbandingan terkait unsur-unsur gerak dan makannya pada Bab I.

“Relasi-Relasi Kekuasaan Di Balik Pengelolaan Industri Pariwisata
Bali” yang ditulis oleh I Nyoman Wijaya, pada tahun, 2012 dalam jurnal
Humaniora, Vol. 24, No. 2. (halaman 141-155). Artikel ini membahas
persoalan kegiatan yang dilakukan dalam peristiwa kebudayaan yang
terjadi di Bali, membuat dan mempengaruhi klasifikasi pada kesenian bali,

yang dilakukan karena adanya dukungan pemerintah dan fenomena pulau



27

Bali yang menjadi tempat wisata karena keseniannya. Artikel ini digunakan
pada pembahasan klasifikasi tari Bali berdasarkan sejarahnya, yang
dipaparkan pada pembahasan Bab. L.

Rujukan selanjutnya yang menjadi referensi dalam pewacanaan
penulisan skripsi ini, guna meningkatkan kredibilitas data dan juga
pendapat, digunakanlah rujukan bersumber pada buku baik dalam bentuk
cetak atau digital. Adapun buku-buku tersebut di antaranya:

Buku Metodologi Penulisan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D yang
ditulis oleh Sugiyono, edisi kedua cetakan keenam tahun 2024, pada
(halaman 299, 303, 306, 314, 369, 371). Buku ini membahas tentang
metodologi penulisan secara ilmiah, baik metode kualitatif, kuantitatif, dan
juga metode gabungan serta memaparkan contoh proposal kedua metode
tersebut. Pada kajian ini digunakan bahasan terkait teknik pengumpulan
data berupa observasi, wawancara, dan studi dokumen, yang diambil salah
satu jenisnya, juga pembahasan akan triangulasi. Buku ini digunakan pada
pembahasan Bab I.

Mengenal Sarana Persembahyangan: Untuk Anak-anak Hindu ialah buku
yang ditulis oleh Gusti Ayu Made Yuliani pada tahun 2024, pada (11, 25,

51). Buku ini membahas tentang pembelajaran dasar sembahyang, sarana



28

apa saja yang digunakan dalam persembahyangan, rangkaian dan bagian-
bagian pada upacara atau prasarana dasar persembahyangan tersebut. Buku
ini digunakan pada pembahasan Bab II.

Handbook Hindu Dharma di Nusantara ditulis oleh Tim Penulis pada
tahun 2021, pada (halaman 86-90, 94-96, 101, 143-145, 147). Membahas
mengenai aspek dasar agama Hindu, ajaran, dan menjelaskan beberapa
acara atau pemujaan/persembahyangan umat Hindu, serta mantra-mantra
yang digunakan pada peribadatan. Digunakan pada pembahasan Bab II.

Metode Penelitian Budaya (Desain Penelitian & Tiga Model Kualitatif: Life
History, Grounded Theory, dan Narative Personal) yang ditulis oleh Imam
Setyobudi pada tahun 2020, (). Membahas tentang padangan pada kajian
budaya, teknik pengumpulan data, dan metode yang digunakan di
dalamnya, juga penjelasan akan model dan sistematika pada kajian
penelitian kualitatif. Buku ini digunakan pada pembahasan metode
kualitatif dalam Bab I.

Performance Studies An Introduction 4th ed. yang ditulis oleh Richard
Schecner pada tahun 2020, dalam (halaman, 1, 4, 7-9, 19, 34, 39, 50, 122, 145-
150). Membahas tentang kajian pertunjukan yang terjadi pada kehidupan

sehari-hari, bermain, ritual, politik dan sebagainya, juga membahas proses



29

dan pembuatan pertunjukan, dan seperti apa pertunjukan itu ada di
masyarakat luas. Beberapa dijabarkan berdasarkan pendapat ahli
sebelumnya. Buku ini digunakan untuk mengungkap permasalahan pada
penelitian dengan menjadikannya landasan pada proses liminalitas dalam
pertunjukan ritual, digunakan dalam bahasan Bab I dan III.

Pertunjukan Ritual Sérén Taun: di Cigugur Kabupaten Kuningan Jawa
Barat merupakan buku tulisan Ignasius Herry Subiantoro yang di cetak
tahun 2020, pada (halaman 20). Membahas terkait peristiwa seni
pertunjukan yang difungsikan dalam sebuah ritual yang bermakna dalam
aktivitas ritual dan aktivitas budayanya. Buku ini digunakan sebagai
sebuah referensi terkait gagasan, makna, dan sarana dalam pertunjukan
ritual, yang digunakan pada pemaparan Bab I.

Etika Sembahyang Umat Hindu merupakan buku tulisan I Gusti Ketut
Widana, yang ditulis pada tahun 2020, pada (halaman 16, 27, 29). Buku ini
membahas tentang bentuk persembahan, dan juga arti makna sembahyang,
serta jenis-jenis persembahyangan yang dilakukan oleh umat Hindu, selain
itu juga membahas persoalan penampilan dalam melakukan pemujaan.

Buku ini digunakan pada penjelasan Bab II.



30

Koreografi: Bentuk, Teknik, Isi, buku yang ditulis oleh Y. Sumandiyo
Hadi yang dicetak pada tahun 2012 dengan cetakan ketiganya, pada
(halaman 60). Membahas persoalan pengertian koreografi, koreografi
sebagai konteks isi, tema simbolik, dan aspek jumlah penari, serta aspek
penari kunci. Buku ini menjadi rujukan isi bahasan kajian penulis dalam
menyusun Bab. IIL

Buku Pengetahuan Seni Tari Bali yang ditulis oleh Ni Luh Sustiawati,
dkk pada tahun 2011, dalam (halaman 13-19, 25-26, 20, 22, 57-58).
Membahas tentang pengetahuan atau pengertian dari seni tari, unsur-
unsur seni tari, ciri khas, teknik dasar, pola hingga dasar-dasar serta fungsi
gerak pada tarian bali, dan beberapa bagian tersebut dilengkapi dengan
keterangan gambarnya juga. Isi dan pemaparan pada buku ini perlu
ditinjau oleh penulis, dan dijadikan referensi pada Bab I dan Bab III.

Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi merupakan buku terbitan
tahun 2010 yang ditulis oleh R. M. Soedarsono, pada (halaman 121-122).
Membahas tentang berbagai macam perkembangan seni di Indonesia, dari
masa Prasejarah hingga masa orde Baru dan globalisasi. Membahas juga

terkait fungsi dan ciri-ciri apa saja yang terdapat pada tarian ritual. Buku



31

ini digunakan pada pembahasan berkaitan dengan ciri dan perlengkapan
pada pertunjukan seni ritual, dipaparkan pada Bab. II.

Buku Kajian Tari Teks dan Konteks tulisan Y. Sumandiyo Hadi,
digunakan pada (halaman 51, 62, 72), diterbitkan pada tahun 2007.
Membahas persoalan teks dan konteks tarian, yang kemudian membahas
persoalan analisis koreografi, jumlah penari, jenis kelamin dan postur
tubuh, tata teknik pentas dan analisis struktur, yang juga digunakan pada
pembahasan Bab. IIL

Buku Seni dalam Ritual Agama karya tulis Y. Sumandiyo Hadi, tahun
2006, akan digunakan pada (halaman 265-266). Berisikan tentang kajian di
mana seni dan agama masing-masing saling berkesinambungan, sejauh
mana terjadinya seni dalam kehidupan masyarakat, baik dalam aspek
komunikasi, bahasa, fungsi berkaitan dengan wunsur-unsur suatu
keagamaan atau kepercayaannya. Buku ini juga menjadi referensi pada
penulisan kajian dalam pemaparan Bab IL

Aspek-aspek  Koreografi Kelompok merupakan buku tulisan Y.
Sumandiyo Hadi, yang diterbitkan pada tahun 2003, dan akan digunakan
pada (halaman 85-95, 118-119). Membahas persoalan koreografi tari, aspek

ruang, iringan/musik, judul, tema, jenis tari, mode penyajian, dan jumlah,



32

jenis kelamin dan postur penari, serta pembahasan rias, tata cahaya, dan

properti pada tarian. Pembahasan ini digunakan pada III.

1.5 Landasan Konsep Pemikiran

Landasan konsep pemikiran merupakan pemaparan atau pernyataan
teoritis berdasarkan pendapat dari para ahli terkait teori, konsep atau
landasan yang memiliki kejelasan secara orientasi di ranah akademisi, yang
digunakan sebagai pengungkap sebuah pertanyaan yang telah dirumuskan
dalam suatu penelitian. Sejalan dengan pendapat Cooper dan Schindler
(dalam Sugiyono, 2024: 85) bahwa, “Teori adalah seperangkat konsep,
definisi dan proposisi yang tersusun secara sistematis sehingga dapat
digunakan untuk menjelaskan dan meramalkan fenomena”.

Penulisan skripsi ini menggunakan landasan atau konsep berkaitan
dengan kajian pertunjukan: Ritual, berupa Performance Studies: in Ritual.
Sebelum itu, penulis paparkan bahwa ‘performance’ bisa diartikan sebagai
aktivitas manusia yang dapat berpotensi pada terjadinya pertunjukan.
Pernyataan akan performance tersebut didapat dari pandangan Richard
Schechner (2020: 1) yakni:

..Apa itu Studi Pertunjukan (PS)? Pertunjukan (To Perform) berarti

berakting dalam permainan, untuk menari, untuk membuat musik;
untuk memainkan peran sebagai teman, anak, orang tua, siswa, dan



33

sebagainya; untuk berpura-pura atau membuatnya percaya; untuk
terlibat dalam olahraga dan permainan; untuk melakukan ritual
sakral dan sekuler; untuk berdebat dalam kasus di pengadilan atau
menyajikan PowerPoint di kelas, dan masih banyak lagi aktivitas
lainnya. PS adalah disiplin akademis yang topiknya adalah
spektrum (susunan) yang luas.

Oleh karena spectrum atau kontinum dari kegiatan manusia yang luas
pada kajian performance (pertunjukan), maka dalam mengkaji pertunjukan
ini diperlukannya pendekatan Perpormance Studies (Kajian Pertunjukan),
yang disampaikan oleh Schechner (dalam Ririt Yuniar, 2021: 7) yaitu:

Faktor-faktor yang membuat performance studies menjadi khas adalah:

(1) Perilaku Manusia menjadi objek kajian; (2) Praktik Artistik

merupakan bagian besar dari proyek performance studies; (3)

Penelitian Lapangan yang dilihat dari penelitian berbentuk

pengamatan terlibat; (4) Performance Studies selalu berada dalam

lingkungan sosial.

Terlepas dari cara pandang untuk mengkaji dalam perspektif
performance studies ini, terdapatnya aktivitas manusia dalam melakukan
tindakan yang saling terhubung dengan makna apa itu performance studies
atau kajian pertunjukan, maka setiap aktivitas manusia dapat dikaji sebagai
kajian pertunjukan. Akan tetapi, selanjutnya Schechner menjelaskan “what
is performance? (Apa itu pertunjukan)” yang mana dimaksudkan tindakan

seperti play (bermain), sport (olahraga), entertainment (hiburan) yakni ‘to

perform’, dalam hal seni berati dengan cara melakukan pertunjukan di atas



34

pentas atau area pertunjukan. Apa yang dimaksud dengan pertunjukan

dan kajian pertunjukan secara teoritis ini diuraikan oleh Schechner (2020: 4)

bahwa, “’Being’ adalah eksistensi atau keberadaan itu sendiri, semua yang

ada; ‘Doing’ yakni melakukan atau aktivitas semua yang ada; ‘showing doing’
yaitu menunjukkan yang sedang dilakukan; dan “explaining showing doing’

yaitu menjelaskan tentang apa yang dilakukan”.

Fenomena atau peristiwa pertunjukan sendiri dideskripsikan secara
tersusun berdasarkan apa yang disampaikan oleh individu/pelaku
pertunjukan tersebut, dalam kajian pertunjukan ini diklasifikasi spektrum
performence studies menjadi sembilan kategori atau jenis, pada pendapat
Schechner (2020: 7-9) di antaranya:

(1) in everyday life: daily activity, such cooking, making the bed and more;

(2) in art: theatre, music, dance and more; (3) in sport and other popular

entertainment; (4) in medicine: business, law, and other; (5) in politics; (6)

in technology: social media and mobile communication; (7) in sex: dating,

foreplay, love-making, esc; (8) in ritual; dan (9) in play: frolicking, masking,
chasing, and more.!

! Diterjemahkan oleh Penulis, sebagai berikut: “(1) dalam kehidupan sehari-hari: aktivitas
harian, seperti masak, merapikan tempat tidur, dan banyak lagi; (2) dalam seni: teater,
musik, tari, dan banyak lagi; (3) dalam olahraga dan hiburan populer lainnya; (4) dalam
pengobatan: bisnis, hukum, dan lainnya; (5) dalam politik; (6) dalam teknologi: media
sosial dan komunikasi seluler; (7) dalam seks: pacaran, pemanasan, bercinta, dll; (8) dalam
ritual; (9) dalam permainan: bermain-main, menyamar, mengejar, dan banyak lagi.”



35

Jikalau melihat pada fenomena kategori ‘in ritual’ (dalam ritual) yang
dilihat dari kajian pertunjukan atau Performance Studies oleh Schechner
(2020: 9) sebagai:

..Agama bergantung pada pelaksanaan ritual seperti merayakan

Misa di Gereja Katolik Roma, bersujud di Masjid Islam, dan

mengucapkan berkat di atas Roti Challah dan anggur untuk

meresmikan hari Sabat Yahudi. Ada juga banyak sekali ritual sekuler

seperti berdiri ketika hakim memasuki ruang sidang, menyanyikan

lagu kebangsaan, dan meniup lilin pada kue ulang tahun. Bahkan

ritual yang lebih sederhana seperti berjabat tangan, dan banyak lagi.
Bentuk-bentuk aktivitas atau kegiatan yang dipaparkan Schechner ini,
dapat diartikan juga sebagai ‘kegiatan dalam ritual’ yang dilakukan
kelompok atau individu dalam menjalankan peribadatannya dengan
‘khidmat” secara utuh kepada agama (Tuhan) yang ditaati, disesuaikan
dengan fungsi dan tujuan atau jenis kegiatan masing-masing.

Beberapa ide dan pendapat telah menginspirasi Schechner untuk
menemukan tujuh fungsi daripada pertunjukan, hal ini disesuaikan dengan
tujuan kerja suatu pertunjukan itu dijalankan. Tujuh fungsi menurut
Schechner (2020: 19) yakni “(1) untuk hiburan, (2) untuk membuat cantik,
(3) untuk tandai atau mengubah identitas, (4) untuk membuat atau

membina komunitas, (5) untuk penyembuhan, (6) untuk mengajar atau

membujuk, (7) untuk menghadapi yang sakral dan yang iblis”.



36

Tujuh hal lainnya yang menjelaskan oleh Schechner dilihat dari area
di mana teori pertunjukan dan ilmu sosial saling terkait, hal ini dipaparkan
oleh Schechner (2020: 34) di antaranya:

(1) Pertunjukan dalam berbagai bentuk, termasuk pertemuan

berbagai bentuk (jenis kegiatan); (2) Struktur olahraga, ritual,

permainan, dan perilaku politik publik; (3) Analisis berbagai cara
komunikasi (selain kata tertulis): semiotika; (4) Hubungan antara
pola perilaku manusia dan hewan, dengan titik fokus pada
permainan dan perilaku ritual; (5) Aspek-aspek psikoterapi yang
menekankan interaksi orang ke orang, akting, dan kesadaran tubuh;

(6) Etnografi dan prasejarah - baik budaya eksotis maupun budaya

yang dikenal (dari sudut pandang Barat); (7) Konstruksi teori kinerja

yang terpadu, yang sebenarnya adalah teori perilaku.

Beberapa pendapat dari Schechner sebelumnya, yang telah membagi
kajian pertunjukan dalam berbagai jenis atau kategori, dan fungsinya
tersebut. Memiliki keterkaitan dalam kajian akan fenomena perilaku
masyarakat terhadap apa yang menjadi tujuan mereka, atau fungsi
pertunjukan tersebut dilakukan. Jika dikaitkan antara pendapat Schechner
tersebut dengan kajian pada pertunjukan Tari Rejang Dewa yang berkaitan
dengan tujuannya sebagai sarana ritual, dari berbagai aspek yang sudah
dipaparkan akan ‘kinds of performance (jenis pertunjukan)’ dan ‘doing in

Ritual (melakukan dalam ritual)’. Maka, disusunlah kajian ini pada aspek

pertunjukan tarian dalam ritual Pujawali Agung.



37

Berkaitan dengan penelitian ini, pembahasan yang diungkapkan
berupa proses pada terjadinya pertunjukan dalam ritual, Schechner
menyelaraskan pendapatnya dengan pendapat Aristoteles dan Victor
Turner akan fase pada pertunjukan drama. Schechner mendefinisikan akan
apa yang terjadi ini, pada fase ‘before and after the public performance’
(sebelum dan sesudah pertunjukan), yang kemudian dikatakan oleh
Schechner (2020: 39) bahwa, “Seluruh struktur atau rangkaian pertunjukan
terdiri dari: (1) Proto(pra)-Pertunjukan, (2) Pertunjukan Publik, dan (3)
Akibat (apa yang terjadi setelah pertunjukan)”.

Struktur tersebut dibagi kembali dalam sepuluh bagian, akan tetapi
dalam pemilihan bagiannya peneliti tidak mutlak untuk menggunakannya,
terkhusus yang bagian berkaitan dengan ‘Ritual’ dijelaskan lebih lanjut
kemudian. Schechner juga memaparkan bahwa bagian-bagian tersebut
hanya untuk membantu peneliti dalam pemahaman rangkaian pertunjukan,
dan tidak bersifat ‘memerintah” dalam ‘ketentuan” khusus (mutlak). Hal ini
dilihat dari pendapat Schechner (2020: 39) bahwa, “...Model ini tidaklah
preskriptif (memberikan arahan). Saya (Schechner) bermaksud agar model

ini membantu pemahaman, bukan mengekang”.



38

Struktur pertunjukan ‘in Ritual” dijelaskan secara tersendiri dalam
bagian ‘Ritual’ yang menyelaraskan pendapat Victor Turner terkait liminal
dengan kajian jenis pertunjukan. Maka Schechner mengadaptasi pendapat
Turner tersebut berkaitan dengan proses pertunjukan dari persiapan,
pelaksanaan, dan setelahnya. Mengadaptasi pandangan pada teori Arnold
van Gennep akan pra-liminal, liminal, dan pasca-liminal, pada kajiannya
Turner menyatakan bahwa kunci dari ritual adalah fase liminalnya, hal ini
disampaikan Schechner (2020: 145) bahwa, “Gennep membagi setiap
peralihan dalam ritus ke dalam tiga fase, pre-liminal, liminal, dan post-liminal.
Kemudian dikembangkan oleh Turner pada 1960 — 1970-an bahwa fase
utama/kuncinya terdapat pada ‘liminal” itu sendiri”.

Pembahasan akan [liminal tersebut dikembangkan oleh Turner ke
dalam tiga fase berupa Separation (pemisahan), Liminal (batasan), dan
Reaggregation (pelepasan), dilihat dari pemaparan pada bagan Schechner
(2020: 148) yakni, “Separation atau pemisahan, yakni dari ruang sekuler ke
sakral; Liminal yakni komunikasi (tindakan) yang sakral; dan Reaggregation,
yakni perilaku menenangkan diri, keluar dari yang sakral”.

Penjelasan Turner seperti yang disampaikan sebelumnya, bahwa

dalam fase peralihan ritus dibagi menjadi tiga, yakni saparasi (pra-liminal),



39

liminal, dan reintegrasi (pasca-liminal). Ketiga hal tersebut dijelaskan secara
eksplisit oleh Alma Victoria, dkk (2024: 175-176) bahwa:

Pra-Liminal, yaitu tahap di mana seseorang terpisah dari status tetap
yang dimiliki sebelumnya; Liminalitas, yaitu tahap yang
menghubungkan tahap saparasi dengan reintregrasi, di mana subjek
dalam keadaan ambigu (sakral), karena subjek tidak dalam status
lama; dan Reintegrasi, yaitu tahap kembalinya individu menjadi
bagian dalam struktur komunitas.

Ketiga bagian dalam konsep liminalitas ini dipaparkan dan dikaitkan
oleh Schechner dalam bagannya, yang membahas terkait pertunjukan,

dapat dilihat dalam terjemahan bagan di bawah ini:

Bagan 1. Bentuk Pandangan Schechner pada Konsep Liminal Victor Turner
(Koleksi: Schechner dalam buku Performance Studies An Introduction, 2020)



40

Bagan yang dapat dilihat sebelumnya dari pandangan Schechner
berdasarkan pendapat Turner, menjelaskan bahwa fase dalam pertunjukan
ritual terdiri dari: Separasi atau pemisahan; liminal (batasan); dan reagreasi
(bisa dikatakan “pelepasan’ dari yang ‘sakral’). Pemisahan atau separasi
adalah perpindahan dari yang sekuler menuju sakral, di mana waktu dan
tempat ‘aktor’ mempersiapkan dirinya untuk menuju tempat
pertunjukannya. Fase kedua, berupa proses liminal (batasan) terjadi, di
mana ‘Aktor’ mengilhami komunikasi yang sakral, dengan terjadinya
pembalikan status (inversion) dan kebebasan dalam melakukan
pemahaman tentang apa identitas saat itu (lucid recombination), kekuasaan
atau kendali penuh (kendali absolut) yang kemudian mengatur hubungan
antar kelompok, dalam hal ini menyamakan “tampil” secara seragam atau
berulang (chorus line). Akhir pada fase pertunjukan ini adalah reagreasi,
berarti ‘aktor’ telah kembali kepada keadaan seutuhnya di masyarakat,
dengan proses atau transisi dengan relaksasi, menenangkan diri,
mengakhiri atau telah keluarnya fase sakral tersebut ke wilayah profan.

Penulis kemudian menyelaraskan kajian pertunjukan yang dibahas
oleh Schechner pada pertunjukan teater dengan kajian pertunjukan seni

berupa tari dalam ritual. Untuk menggambarkan konsep ini, maka disusun



41

bagan yang membahas kajian pertunjukan tari Rejang Dewa pada skripsi ini,

adapun bagan tersebut sebagai berikut:

Bagan 2. Adopsi Konsep Liminal dalam wilayah Genre atau Jenis
Pertunjukan Budaya pada Tari Rejang Dewa
(Koleksi: Adam Caesar adaptasi bagan Richard Schechner, 2025)

Bagan yang mengaitkan tiga fase pertunjukan dalam ritual tersebut
dijadikan sebagai kerangka acuan pada pemecahan masalah struktur
pertunjukan Tari Rejang Dewa dalam ritual Pujawali Agung di Pura Wira
Satya Dharma Kota Bandung, di mana proses sebelum pertunjukan, saat
proses yang sakral, dan setelah keluar dari pertunjukan sakral, dikaji dan
dideskripsikan dari pandangan atau interpretasi penulis terhadap apa yang

dilihat langsung di lapangan.



42

1.6 Pendekatan Metode Penelitian

Penulisan yang ditujukan untuk memecahkan permasalahan terkait
kajian struktur pertunjukan pada Tari Rejang Dewa ini dikaji dengan
menggunakan metode penelitian kualitatif. Metode kualitatif digunakan
untuk mengumpulkan dan memahami data berdasarkan fenomena atau
peristiwa yang terjadi, berdasarkan pemikiran Boeije (dalam Imam
Setyobudi, 2020: 19) mengemukakan bahwa, “...tujuan penelitian kualitatif
untuk mendeskripsikan serta memahami fenomena sosial-budaya dalam
artian makna yang berada dalam benak (dibawa) orang-orang kepada
peneliti”. Lebih lanjut dalam pemikiran Boeije tersebut tersusunlah tiga
unsur yang sekiranya penting dalam penelitian kualitatif ini, tiga unsur
tersebut dipaparkan oleh Setyobudi (2020: 19) yakni, “looking for meaning,
using flexible reseach methods enabling contact, dan providing qualitatif findings.
Hal ini bertujuan, to describe dan to understand social phenomena”.?

Berdasarkan pernyataan Imam, maka dilakukanlah penelitian untuk
mengumpulkan dan mendeskripsikan data pada metode kualitatif, dengan

pendekatan penelitian deskriptif. Hal ini juga disampaikan bahwa dalam

2 Diterjemahkan oleh Penulis: “mencari makna menggunakan metode penelitian fleksibel
yang memungkinkan kontak dan memberikan temuan kualitatif. Untuk mendeskripsikan
dan untuk memahami fenomena sosial”



43

penelitian kualitatif lebih menekankan pada pola pendekatan deskriptif,
seperti yang dipaparkan oleh Bogdan dan Biklen (dalam Sugiyono, 2024: 23)
yakni “...Qualitative research is descriptive. The data collected is in the form of
words of pictures rather than number.... (penelitian kualitatif adalah deskriptif.
Data yang dikumpulkan berupa kata-kata atau gambar bukan angka)” yang
diterjemahkan pula dalam tulisan yang sama, berarti “...Penulisan kualitatif
lebih bersifat deskriptif. Data yang terkumpul berbentuk kata-kata atau
gambar, sehingga tidak menekankan pada angka”.

Untuk memfokuskan dalam pengumpulan data pada kajian ini, maka
penulis menggunakan metode pengumpulan data berupa triangulasi atau
gabungan daripada beberapa cara seperti, observasi, wawancara
mendalam, dan data dokumen, teknik atau cara ini yaitu:

1. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data yang digunakan berupa observasi,
wawancara dan juga studi dokumen, hal ini dilakukan dengan tujuan
untuk mendapatkan informasi yang akurat dan tervalidasi. Dilihat pada
sudut pandang Yudin Citriadin (2020: 81) bahwa, “Pengumpulan data
dapat dilakukan dalam berbagai setting, sumber dan cara. ...bila dilihat dari

segi cara atau teknik pengumpulan data dapat dilakukan dengan observasi



44

(pengamatan), interview (wawancara), dan dokumentasi, atau

penggabungan semuanya”. Adapun teknik pengumpulan data yang

dilakukan tersebut, dijelaskan lebih lanjut di bawah ini terkait hal tersebut,

di antaranya:

a. Observasi

Pelaksanaan pengamatan langsung guna mengumpulkan data, salah
satu cara yang baik adalah dengan terjun atau datang langsung ke
lokasi penelitian. Penulis dalam hal ini melakukan penelitian Tari
Rejang Dewa dengan datang langsung ke lokasi tarian tersebut
dipertunjukkan, lalu ikut serta dalam beberapa kegiatan keagamaan
di Pura. Keikutsertaan penulis tidak secara utuh menjadi bagian
dalam komunitas di Pura, hanya sebagai partisipan yang membantu
di lapangan. Pernyataan ini sesuai dengan halnya observasi yang
dilakukan secara partisipatif, yakni secara partisipasi moderat
(moderate participation), yang kemudian dilihat pada pernyataan
Sugiyono (2024: 299) akan hal tersebut bahwa, “...means that the
researcher maintains a balance between being insider and being outsider”.
Pendekatan observasi ini memiliki keseimbangan antara peneliti

menjadi orang luar dan orang dalam, dalam hal ini dimaksudkan



45

dalam mengumpulkan data ikut observasi partisipasi dalam
beberapa kegiatan, tetapi tidak semua kegiatan diikuti.

Pendekatan ini dilakukan oleh penulis dengan mengikuti beberapa
kegiatan di Pura selama sembilan bulan terakhir, dilakukan secara
bertahap. Prosesnya meliputi kegiatan latihan tari-tarian, mengikuti
dan mengamati jalannya ritual upacara persembahyangan. Kegiatan
pengamatan lainya adalah kegiatan di luar konteks ritual dan
pertunjukan di wilayah Pura Wira Satya Dharma, agar penulis dapat

memahami secara keseluruhan kegiatan sumber dan objek.

. Wawancara

Wawancara ini termasuk ke dalam wawancara yang dilakukan
secara mendalam, akan tetapi tidak secara formal atau lebih bebas
dalam pelaksanaan observasi langsung dan penelitian terkait Tari
Rejang Dewa dalam ritual Pujawali Agung di Pura Wira Satya Dharma.
Lihat pernyataan mengenai wawancara ini dalam Sugiyono (2024:
306) yakni:

Jenis wawancara ini masuk Kkategori in-dept interview

(wawancara mendalam), di mana penulis lebih bebas dalam

melaksanakannya dibanding dengan wawancara terstruktur.

Tujuannya untuk menemukan hal lebih terbuka, di mana
sumber dimintai pendapat, ide-ide. Peneliti juga perlu



46

mendengarkan secara teliti, dan mencatat apa yang disampaikan
sumber.

Hal ini dapat dikatakan bahwa kegiatan wawancara menggunakan
teknik wawancara semi terstruktur (Semi Structure Interview).
Kegiatan wawancara dilakukan dengan pemilihan narasumber,
seperti: Pelatih Tari, Guru Agama, Pinandita, Pengurus Pura, Panitia
Upacara, Seniman, dan Umat Hindu Dharma Kota Bandung.
Kegiatan wawancara yang sudah dijelaskan sebelumnya, dilakukan
dengan cara terbuka, di mana narasumber dimintai pendapat.
Teknik pengerjaannya menggunakan catatan-catatan berdasarkan
pendapat para narasumber tersebut.

Pengumpulan Data Dokumen

Pengumpulan data dokumen merupakan kegiatan yang sama
halnya dengan studi kepustakaan terkait objek/topik, di mana teknik
ini dimaksud untuk mengumpulkan data berbentuk tulisan, gambar,
atau karya-karya seseorang. Jenis dokumen tulisan antara lain,
catatan harian, cerita, biografi, aturan, kebijakan, dan dokumen-
dokumen lainnya. Selain dokumen tertulis, ada juga dokumen
gambar, antara lain foto, gambar hidup, profil, ukiran, sketsa, film

dan gambar digital. Sejalan dengan hal tersebut, lihat pendapat



47

Sugiyono (2024: 314) berupa, “Dokumen bisa berbentuk tulisan,
gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang. Studi
Dokumen merupakan pelengkap dari penggunaan metode
observasi dan wawancara dalam penelitian kualitatif”.
Pengumpulan Data Dokumen ini penulis lakukan dengan cara:
Klasifikasi data daring ataupun luring (langsung), di wilayah Pura
Wira Satya Dharma Kota Bandung, data berupa foto, gambar,
naskah, dan video; dan Data yang didapat melalui jejaring data pada
situs atau laman teruji, seperti situs Sinta, Google Scholar, dan situs
web jurnal atau lainnya.
2. Teknik Pengujian Keabsahan Data
Teknik pengujian keabsahan data dilakukan untuk mendapatkan data
yang sesuai dengan apa yang telah dilakukan dalam observasi di lapangan,.
Hal ini dilakukan agar hasil laporan tidak adanya pandangan atau
pendapat yang kurang akurat pada data penelitian. Berkaitan dengan hal
tersebut disampaikan oleh Seale (dalam Setyobudi, 2020: 159) bahwa,
“kesulitan penelitian dalam hal informasi, terkadang bertentangan,
simpang-siur, dan kurang konsisten. Maka, data hasil penelitian kualitatif

perlu terjaga kualitas terkait validasi dan reliabilitas”. Sehubungan dengan



48

hal tersebut, maka penulis menggunakan pendekatan triangulasi dalam
pengecekan kembali data ini, seperti yang dijelaskan juga oleh Boeije
(dalam Setyobudi, 2020: 159) “Triangulasi mengacu pada pemeriksaan
fenomena sosial dari berbagai sudut pandang. Metode triangulasi dapat
mengungkap berbagai dimensi fenomena”. Adapun teknik triangulasi ini
terdiri dari:
a. Triangulasi Teknik
Triangulasi ini dilakukan untuk menguji kredibilitas data dengan
cara melakukan observasi langsung, dan studi dokumen yang
dilakukan secara objektif, sehingga data dapat dikatakan sesuai atau
tidaknya. Pendapat triangulasi teknik ini disampaikan oleh
Sugiyono (2024: 369) yakni, “triangulasi teknik dilakukan untuk
menguji data dengan cara mengecek data kepada sumber dengan
teknik yang berbeda. Seperti wawancara lalu dicek dengan observasi
dan dokumentasi atau kuesioner”. Adapun peneliti mengecek
dengan cara melakukan kegiatan observasi langsung dan
dokumentasi pada peristiwa pertunjukan Tari Rejang Dewa,

kemudian jika didapat data yang berbeda maka akan didiskusikan



49

atau konfirmasi lebih lanjut kepada sumber, dan ditemukannya
keabsahan data yang benar.
b. Mengadakan Member Check

Member Check merupakan suatu kegiatan yang dilakukan peneliti

kepada pemberi data, untuk mengetahui sejauh mana data yang

didapat tersebut dapat dipercaya. Seperti yang dikatakan Sugiyono

(2024: 371) akan tujuan member check yakni:
..untuk mengetahui seberapa jauh data tersebut sesuai dengan
yang diberikan oleh pemberi data. Apabila data yang ada
disepakati oleh para pemberi data, maka data tersebut valid,
sehingga kredibel/dapat dipercaya. Tetapi, jika data peneliti
dengan berbagai penafsiran tidak disepakati, maka peneliti
perlu melakukan diskusi dengan pemberi data, atau peneliti
menyesuaikan dengan apa yang pemberi data berikan.

Pelaksanaan memeber check ini dilakukan penulis dengan cara,

mengkonfirmasi ulang data yang ditemukan terkait objek atau

disusun dengan para narasumber, kemudian didiskusikan secara

tertutup bersama narasumber dan pengecekan, serta validasi data.?

3 Pengecekan dapat dilihat dalam Log Book Kegiatan Penelitian





