
 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 

 

1.1 Latar Belakang Masalah  

Tari Rejang Dewa merupakan salah satu tarian yang difungsikan 

sebagai sarana ritual keagamaan Hindu, diartikan dari kata ‘rejang’ dan 

‘dewa’, secara etimologi berarti tarian keagamaan yang dengan gerakan 

sederhana dan ditarikan oleh gadis-gadis, untuk menyambut Dewa-Dewi. 

Hal ini dapat dilihat pada pendapat I Made Bandem (dalam I Made Rianta, 

dkk, 2021: 3) yang menyebutkan rejang sebagai, “sebuah tari tradisional 

yang gerak-gerak tarinya sangat sederhana (polos) dan penuh dengan rasa 

pengabdian kepada para leluhur”, pendapat lain yang berkesinambungan 

juga dapat dilihat pada Kamus Basa Bali yang mengartikan kata ‘rejang’ 

sebagai “tarian keagamaan dengan gerakan sederhana, biasanya diiringi 

gamelan slonding, ditarikan di Pura oleh sejumlah anak-anak gadis berbaris 

di belakang pemangku (pemuka agama)”, dijelaskan lebih lanjut secara 

eksplisit dalam Kamus Basa Bali tersebut, bahwa Tari Rejang Dewa adalah:  

tarian tradisional masyarakat Bali dalam menyambut kedatangan 

serta menghibur para dewa yang datang dari Kayangan dan turun ke 

Bumi. Tari Rejang Dewa Bali berfungsi sebagai ungkapan rasa syukur 



2 

 

 

 

dan penghormatan mereka kepada dewa atas berkenannya turun ke 

Bumi. 

 

Pendapat-pendapat di atas sejalan dengan pemaparan Sang Ayu Made 

Diah Sri Anjani (Wawancara, di Bandung 10 September 2024) mengatakan, 

“Tari Rejang Dewa merupakan tarian untuk penyambutan, datangnya 

Dewa-Dewi ke Pura ini”, juga dari pendapat I Gusti Putu Gede Suwarga 

(Wawancara, di Bandung 17 November 2024) berpendapat bahwa, “fungsi 

Tari Rejang Dewa sebenarnya untuk menyambut datangnya Dewa-Dewi, 

Tuhan yang datang ke Pura ini, di padmasana-nya”. Sehingga dengan 

demikian dapat disimpulkan bahwa, Tari Rejang Dewa merupakan tarian 

tradisional keagamaan yang diperuntukkan untuk menyambut datangnya 

Dewa-Dewi sebagai manifestasi Sang Hyang Widhi Wasa atau Tuhan yang 

Maha Esa ke wilayah Pura, ditarikan oleh penari perempuan (gadis) dalam 

ritual di Pura. 

Tari Rejang Dewa merupakan tarian dengan fungsinya pada kegiatan 

keagamaan Hindu, yang tumbuh dan berkembang dari adat serta budaya 

tradisional Bali, telah tumbuh dalam tatanan atau klasifikasi secara khusus. 

Klasifikasi tarian Bali ini ditentukan untuk memisahkan esensinya antara 

yang sakral dan profan, dalam konteks adat dan budaya pertunjukan 



3 

 

 

 

kesenian masyarakat Hindu Bali, dilihat dalam pemaparan I Nyoman 

Wijaya (2012: 147) bahwa:  

...Tari Bali Sakral dan Profan pengelolaannya mengacu tipologi seni 

tari yang dirumuskan oleh para seniman Bali pada tahun 1971. Pada 

saat itu, seni tari Bali diklasifikasikan menjadi tiga, yaitu, wali, bebali, 

dan balih-balihan oleh para pengambil kebijakan seni saat itu antara 

lain I Gusti Ngurah Pindha, Raden Moerdowo, Anak Agung Made 

Dilantik, dan I Made Bandem.  

 

Berdasarkan pernyataan tersebut dapat dikatakan bahwa tarian Bali terdiri 

dari tiga jenis, yakni tarian wali, tarian bebali, dan tari balih-balihan. Lebih 

lanjut dipaparkan akan artian masing-masing jenis tersebut oleh Ni Luh 

Sustiawati (2011: 57-58) bahwa:  

Tari wali dipentaskan untuk kepentingan ritual saat upacara Dewa 

Yadnya, tariannya seperti Tari Rejang, Tari Sang Hyang. Tari Bebali 

dipentaskan untuk kepentingan manusia, tariannya seperti Tari 

Topeng, Wayang Wong, Gambuh. Tari Balih-balihan untuk hiburan, 

dipentaskan tanpa ada kaitan upacara, tariannya Sendratari, Drama 

Gong, dan Arja, 

 

Pernyataan di atas dapat dijelaskan bahwa tari wali, merupakan 

klasifikasi tarian sakral yang dilakukan saat perayaan ritual upacara 

dengan tempat pertunjukan di wilayah jeroan Pura atau utama mandala 

(Pura bagian dalam). Tari bebali, yaitu merupakan tarian yang 

diperuntukkan dalam pertunjukkan upacara keagamaan (semi-sakral), biasa 

ditarikan pada wilayah jaba tengah atau madya mandala (Pura bagian tengah). 



4 

 

 

 

Tari balih-balihan, yakni merupakan tarian yang dipresentasikan untuk 

tujuan hiburan dan tontonan di Pura, ditampilkan di wilayah jaba pisan atau 

nista mandala (Pura bagian luar).  

Melihat klasifikasi jenis tariannya, Tari Rejang Dewa merupakan 

tarian yang termasuk ke dalam jenis tarian wali atau sakral keagamaan, hal 

ini dilihat pada penempatan pertunjukkannya yang berada di wilayah 

utama mandala dalam ritual Pujawali. Berdasarkan pada keadaan makna dan 

tujuan tariannya, Tari Rejang Dewa yang dianggap ‘sakral’, karena untuk 

keperluan menyambut datangnya Dewa-Dewi atau manifes Tuhan Sang 

Hyang Widhi Wasa dalam ritual upacara.  

Menelisik sedikit akan tari Rejang, secara ontologi memiliki berbagai 

macam jenis tarian, yang salah satunya tarinya adalah Tari Rejang Dewa, 

masing-masing tarian rejang biasanya di tarikan diwilayah yang ‘sakral’ 

yakni utama mandala. Akan tetapi, ditentukan kemudian berdasarkan Desa, 

Kala, Patra di wilayah Ujungberung Kota Bandung, bahwa Tari Rejang Dewa 

saja yang dikhususkan dipertunjukkan di wilayah utama mandala tersebut. 

Hal ini disampaikan oleh S. A. M. Diah Sri Anjani (Wawancara, di Bandung 

10 September 2024) mengatakan, “...tari-tari rejang itu, seperti Tari Rejang 



5 

 

 

 

Sari di kebanyakan Pura di Bali ditarikan di utama mandala, tapi kalau di 

Pura Bandung ini Tari Rejang Dewa saja yang ditarikan di utama mandala”. 

Klasifikasi ini juga berkesinambungan dengan keunikan dari tujuan 

konteks pertunjukkannya dalam ritual Pujawali, di mana pengaruh tarian 

ini sebagai penggenèp atau pelengkap sarana dalam kegiatan ritual tersebut. 

Penggenép pada pertunjukan Tari Rejang Dewa dilihat dari jumlah penarinya 

yang berjumlah ganjil, memiliki kesinambungan dengan jumlah penari 

pada tarian sakral selanjutnya, yakni Tari Baris Gede yang ditarikan dengan 

jumlah penari ganjil.  

Jumlah masing-masing kelompok penari tarian yang ganjil tersebut 

menjadikannya sebagai nilai penggenèp, atau pelengkap ritual yang 

disampaikan oleh Sri Anjani. (Wawancara, di Bandung 9 September 2024) 

bahwa, “tarian ritual Rejang Dewa biasanya ditarikan ganjil, begitu juga Tari 

Baris Gede, dan dua tarian tersebut menjadi penyempurnaan, pelengkap 

atau penggenèp di upacara Pura di sini”. Karena jumlah penari yang 

terdapat pada Tari Rejang Dewa dengan Tari Baris Gede yang berjumlah 

ganjil, maka kedua tarian tersebut dapat dikatakan saling berkaitan dan 

melengkapi dalam konteks sarana pelengkap kegiatan ritual upacara 

(upacara).  



6 

 

 

 

Dilihat pada penjelasan terkait penggenep di atas, dapat dikatakan 

bahwa kedua tarian ini, antara Tari Rejang Dewa dan Tari Baris Gede, 

merupakan dua tarian yang berhubungan atau satu-kesatuan, serta selalu 

ditarikan dalam ritual yang sama, yang berarti keduanya selalu ada dalam 

pertunjukan sakral pertunjukan tari dalam ritual di Pura Wira Satya 

Dharma Kota Bandung. Akan tetapi, dalam memfokuskan bahasan pada 

kajian skripsi ini, peneliti membatasi kajiannya pada penelitian objek Tari 

Rejang Dewa saja.  

Tari Rejang Dewa merupakan tarian yang diiringi oleh alunan musik 

jenis Gong Kebyar yang memiliki pola irama atau ritme dan intonasi suara 

yang bervariasi. Memiliki karakter tarian yang lemah lembut, diisi dengan 

struktur gerak tari Bali yang sederhana dan dipenuhi dengan pengulangan, 

di mana susunan koreografinya teratur dari bagian pembuka (awal) saat 

masuk tarian, bagian tengah, dan inti menuju akhir tarian.  

Bentuk koreografi dalam sikap gerakan Tari Rejang Dewa memiliki 

kekhasan dan maknanya tersendiri. Sumber gerakan Tari Rejang Dewa ini 

bisa dilihat dari kehidupan sehari-hari, alam atau sebagainya, seperti yang 

dikatakan oleh Bandem (dalam Rianta, 2020: 47) bahwa, “Sumber gerak tari 

Bali yang diangkat menjadi bentuk seni yang tinggi bersumber dari flora, 



7 

 

 

 

fauna, berbagai gerak dari kehidupan sehari-hari, bersumber pada mudra 

(gerakan tangan dalam Yoga), dan penggunaan busana”. Berdasarkan 

keterangan sumber gerak tersebut, gerakan Tari Rejang Dewa pada gerakan 

ngayab, memiliki inspirasi dari gerakan tangan saat sembahyang 

menghaturkan sesaji. 

Ciri khas lain dari Tari Rejang Dewa terdapat pada bentuk busananya 

yang identik dengan warna kuning keemasan dan putih, yang memiliki 

makna sebagai perwujudan sucinya dan agungnya suatu yang ‘sakral’, hal 

ini disampaikan oleh Made Kartika Artanti (Wawancara, di Bandung 14 

Maret 2024) bahwa, “umat Hindu sendiri mempercayai warna kuning 

merupakan simbol dari keagungan dan kemegahan Dewa, sementara 

warna putih merupakan simbol dari kesucian”. Ciri khasi lainnya dilihat 

juga dari hiasan kepala penari atau gelungan yang menyerupai atau 

menyimbolkan bentuk dari Banten Daksina atau persembahan bertingkat 

pada upacara ritual-ritual tertentu.  

Penari pada pertunjukan Tari Rejang Dewa ini biasa ditarikan oleh 

para gadis yang belum mengalami masa menstruasi, sejalan dengan hal 

tersebut, Bandem (dalam Rianta, dkk, 2019: 386) mengatakan bahwa, “pada 

umumnya Tari Rejang ditarikan oleh penari-penari perempuan di dalam 



8 

mengikuti upacara persembahyangan”. Sehubungan dengan itu, penari 

Rejang Dewa dianggap suci karena memiliki keterkaitan dengan tujuannya, 

di mana suci dianggap sebagai lambang ‘bidadari’ untuk menyambut 

Tuhan. Hal ini disampaikan oleh Ni Luh Putu Ayu Wardani, dkk (2018: 88) 

bahwa, “dalam Lontar Usana Bali disebutkan bahwa ‘Rejang’ adalah simbol 

Widyadari (bidadari) yang menuntun Ida Bhatara (Tuhan) turun ke Pertiwi 

(Bumi) dan ber-stana di Pura”.   

Tarian Rejang Dewa sebagai sarana ritual ‘sakral’ yang ditarikan di 

wilayah Pura Wira Satya Dharma hanya dipersembahkan pada kegiatan 

ritual Pujawali atau hari di mana Pura tersebut disucikan, yang dalam 

penentuan setiap perayaan atau upacara agung (besar) terdapat aturan 

waktu yang disusun berdasarkan Rerahinan (hari suci sakral) dengan 

susunan sedemikian rupa secara kompleks mengikuti kalender Saka atau 

Soko. Hal ini juga berhubungan dengan penentuan waktu (kala), tempat 

wilayah Pura tersebut (desa), dan keadaan atau situasi masyarakat (patra) 

pada wilayah Pura Wira Satya Dharma. 

Aspek-aspek ritual keagamaan yang diperuntukkan dalam setiap 

persembahyangan, mengikuti aturan dan prinsip yang ada, yakni meliputi: 

tempat, waktu, dan situasi/kondisi masyarakat atau Pura. Juga didukung 



9 

 

 

 

aspek sarana prasarana ritual seperti sesaji, mantra/doa, dan tindakan ritual 

yang dilakukan. Menurut Ignasius Herry Subiantoro (2020: 20) menyatakan, 

“Sistem ritual yang terdiri atas aspek-aspek terkait berupa, aspek gagasan, 

aspek kebahasaan, aspek perilaku, dan aspek peralatan atau sarana 

prasarana ritual, berkaitan langsung satu dengan yang lain, dan tidak 

terpisahkan”, lebih lanjut pada pernyataan Subiantoro (2016: 415) bahwa, 

“Berbagai aspek ide, kebahasaan, perilaku ritual, dan peralatan merupakan 

simbolisasi pengungkapan isi ajaran spiritual, semuanya menjadi aspek 

wujud yang ikut menari bersama gerak tubuh.” Segala aspek dalam ritual 

ini dapat disimbolkan dengan bentuk-bentuk gerak tari, seperti yang telah 

dipaparkan sebelumnya, bahwa beberapa gerak tari seperti gerak ‘ngayab’ 

menyimbolkan artian dari perilaku saat sembahyang yang merupakan 

aspek kebahasaan dan perilaku dalam ritual umat Hindu. 

Pada pelaksanaan ritualnya dapat dilihat aspek peralatan berupa 

sesaji yang digunakan dalam ritual-ritual persembahan kepada Tuhan atau 

Sang Hyang Widhi Wasa disebut dalam jenis ritual Dewa Yadnya. Peralatan 

dasar persembahyangan ini terdiri atas: Dupa (wewangian), Air Tirta (air 

suci), Bunga-bunga dan lain-lain hal, disesuaikan dengan gagasan ritual 

yang menyertai peralatan atau aspek-aspek ritual yang lain. Pada sisi lain 



10 

 

 

 

yakni, adanya lantunan mantra atau doa, kemudian ada alunan berbagai 

musik dan tari-tarian yang diperuntukkan sebagai unsur dalam atau 

konteks prasarana dalam kegiatan ritual diwilayah Pura ini. 

Ritual Dewa Yadnya merupakan salah satu bagian dari Panca Yadnya 

yang dilaksanakan umat Hindu, ritual Dewa Yadnya memiliki makna 

sebagai kegiatan pengorbanan dan atau persembahan yang diperuntukkan 

kepada Dewa-Dewi sebagai manifestasi dari Sang Hyang Widhi Wasa atau 

Tuhan YME, seperti yang disampaikan oleh Kadek Sukiada (2019: 60) 

mengatakan, “Dewa Yadnya adalah pemujaan yang dilaksanakan ke 

hadapan Sang Hyang Widhi Wasa atau Ranying Hattala Langit. Upacara 

Yadnya adalah pemujaan serta persembahan suci yang tulus ikhlas ke 

hadapan Tuhan dan sinar-sinar suci-Nya yang disebut Dewa-Dewi”. 

Ritual-ritual Dewa Yadnya ini merupakan kegiatan yang menyimbolkan 

bentuk keimanan umat Hindu dalam menjalankan yadnya-nya dengan 

memuja, berserah diri, merenungkan, dan memohon ampun, serta 

senantiasa teringat Tuhan atau melalui manifestasinya yaitu Dewa-Dewi.  

Berbagai macam cara pemujaan Dewa Yadnya (kepada Tuhan), baik 

ritual sembahyang harian, sampai ritual tertentu, hingga upacara besar 

seperti Pujawali Agung (terkadang disebut dengan istilah piodalan agung). 



11 

 

 

 

Memiliki berbagai macam aspek secara persiapan dan kelengkapan yang 

harus disiapkan, sebelum berjalannya ritual, hingga kegiatan sembahyang 

yang khusyuk dan khidmat dijalankan oleh umat.  

Kegiatan ritual Pujawali Agung, dalam pelaksanaannya tentu 

menggunakan aspek sarana prasarana yang khusus dalam pemujaan, 

seperti halnya sesaji/banten berbentuk canang, daksina, dan berbagai jenis 

lainnya, serta media dupa juga air tirta. Kegiatan ritual Pujawali Agung ini 

tidak luput dengan dipersembahkannya pertunjukan kesenian-kesenian 

yang khas, seperti alunan musik gamelan khas dan tari-tarian Bali.  

Beberapa aspek kebahasaan yang ada, dilihat pada penggunaan 

alunan kidung, mantra, dan doa yang dilantunkan secara khidmat oleh 

umat-umat, Jero Mangku/Pinandita, Sulinggih/Pedanda yang sedang berada 

dalam situasi yang sakral. Perjalanan ritualnya dilihat dari berbagai 

persiapan umat sebelum ritual, kemudian memasuki kegiatan yang sakral, 

hingga pelepasan dari wilayah yang sakral.  

Diamati lebih dekat dari aspek sarana kesenian berupa tarian, yakni 

salah satunya Tari Rejang Dewa yang ditarikan khusus diruang yang ‘sakral’, 

dalam hal ini utama mandala. Penentuan dan persiapannya diperlukan dari 

hari-hari sebelumnya, baik latihan, dan hal-hal lainnya, seperti persiapan 



12 

 

 

 

berias (make up), memakai busana tari yang khas, hingga pada pelaksanaan 

pertunjukan tarian ‘sakral’ berlangsung. Para penari sebagai objek kegiatan 

ritual tersebut memasuki berbagai fase dari ruang-ruang yang profan 

menuju ruang yang sakral, yang diikuti secara khidmat oleh para penari, 

ditujukan untuk sesuatu yang dianggap ‘suci’ (Tuhan), hingga umat-umat 

yang menyaksikannya pertunjukan Tari Rejang Dewa, di ruang utama 

mandala dalam Pura Wira Satya Dharma Kota Bandung.  

Berkaitan dengan keterkaitan antara peristiwa ritual Pujawali 

dengan salah satu sarana berupa pertunjukan Tari Rejang Dewa, memiliki 

hubungan antara unsur-unsur struktur tarian, baik dari aspek gerak, dan 

busana, hingga rangkaian persiapan penari yang masing-masing memiliki 

makna untuk pertunjukan dan ritualnya. Pada dasarnya pertunjukan tarian 

ini sangat berkaitan antara struktur pertunjukan, baik awal atau persiapan, 

saat pertunjukan langsung (masuk ruang sakral), dan akhir pertunjukan 

(pelepasan dari yang sakral), dengan konteks makna dan tujuannya sebagai 

pertunjukan dalam ritual Pujawali.  

Fenomena pada rangkaian pertunjukan, dan makna tersendiri pada 

pertunjukan Tari Rejang Dewa inilah yang menjadikannya sebagai daya 

tarik tersendiri untuk penulis, juga menginspirasi dalam melakukan 



13 

 

 

 

penelitian lebih lanjut tentang Tari Rejang Dewa dalam kegiatan ritual 

Pujawali Agung, yang merupakan salah satu dari beberapa tarian ritual yang 

penulis amati pada ritual tersebut. Untuk membatasi penelitian skripsi ini, 

maka peneliti memfokuskan penelitian ini pada konsep pemikiran 

berkaitan dengan struktur pertunjukan dalam konsep “Pra-Pelaksanaan, 

Pelaksanaan, dan Pasca-Pelaksanaan” oleh Victor Turner dalam kajian 

pertunjukan Richard Schechner yang di bahas lebih lanjut pada bagian 

Landasan Konsep Pemikiran. Adapun berkaitan dengan struktur 

pertunjukan tersebut, maka judul penelitian skripsi ini berupa: 

“Pertunjukan Tari Rejang Dewa dalam Ritual Pujawali Agung di Pura Wira 

Satya Dharma Kota Bandung”. 

 

1.2 Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang yang telah menjelaskan kepentingan dari 

topik penelitian mengenai pertunjukan Tari Rejang Dewa dalam Ritual 

Pujawali Agung di Pura Wira Satya Dharma Kota Bandung, dan penetapan 

batasan atau fokus terhadap struktur pertunjukannya. Maka dirumuskan 

pertanyaan sebagai berikut: “Bagaimana Deskripsi Pertunjukan Tari Rejang 

Dewa dalam Ritual Pujawali Agung, baik pada fase Pra-Pertunjukan, 



14 

 

 

 

Pertunjukan, dan Pasca-Pertunjukan di Pura Wira Satya Dharma Kota 

Bandung?”. 

 

1.3 Tujuan dan Manfaat  

Tujuan 

Tujuan dalam penelitian ini pada dasarnya dilakukan untuk 

mengungkap permasalahan yang telah dirumuskan, berkaitan dengan 

struktur pada pelaksanaan pertunjukan Tari Rejang Dewa. Maka daripada 

itu, tujuan penelitian ini ialah mendapatkan deskripsi secara lengkap dan 

jelas, terhadap pengungkapan, struktur pertunjukan pada fase atau bagian 

‘Pra-Pelaksanaan-Pasca’ dari Tari Rejang Dewa yang dipertunjukkan dalam 

Ritual Pujawali Agung di Pura Wira Satya Dharma Kota Bandung. 

Manfaat  

Manfaat pada penulisan kajian skripsi ini diharapkan dapat 

berkesinambungan dengan berbagai pihak terhadap objek penelitian, baik 

itu ilmuwan tari, budayawan, maupun masyarakat umum, meliputi umat 

Hindu, dan tentunya penulis sendiri pada perkembangan selanjutnya. 

Adapun manfaat tersebut baik secara teoritis maupun praktis, yaitu: 

1. Manfaat Teoritis 



15 

 

 

 

Penulisan ini diharapkan dapat menambah hasil penelitian dan 

pendataan objek Tari Rejang Dewa, sebagai sumber referensi, dan 

pengembangan ilmu pengetahuan. Manfaat teoritis tersebut di antaranya:  

a. Menambah referensi tertulis terhadap penelitian Tari Rejang Dewa 

yang berkaitan dengan fase-fase atau bagian atau tahapan pada 

struktur atau susunan pertunjukan Tari Rejang Dewa dengan Ritual 

Pujawali Agung. 

b. Memberikan penjelasan akan aspek-aspek pada pertunjukan Tari 

Rejang Dewa yang memiliki keterkaitan dalam berlangsungnya 

kegiatan Ritual Pujawali Agung di Pura Wira Satya Dharma Kota 

Bandung. 

2. Manfaat Praktis  

Memberikan gambaran, pengetahuan serta pengalaman penulis yang 

dapat dirasakan pula manfaatnya oleh para pembaca, sebagai berikut:  

a. Memperoleh ilmu pengetahuan baru akan tari-tarian ritual umat 

Hindu yang ada di dalam Pura.  

b. Mendapatkan pengalaman empiris secara langsung dengan belajar 

Tari Rejang Dewa langsung di Pura Wira Satya Dharma saat melihat 

dan mengikuti kegiatan upacara Ritual Pujawali Agung.  



16 

 

 

 

 

 

1.4 Tinjauan Pustaka  

Tinjauan pustaka (literature review) merupakan sebuah kegiatan 

untuk meninjau atau mengkaji kembali sebuah karya tulis rujukan yang 

telah dipublikasikan oleh peneliti sebelumnya. Kegiatan studi pustaka ini 

penting sekali dilakukan selama proses penelitian berlangsung, baik dalam 

proses penyusunan proposal, hingga proses penyusunan laporan 

penelitian. Disampaikan juga oleh Creswell (dalam Sugiyono, 2024: 84) 

bahwa, “Study literature (studi kepustakaan), merupakan ringkasan tertulis 

dari jurnal, artikel, buku-buku dan dokumen lain, yang berisi tentang 

uraian informasi masa lalu atau sekarang yang relevan dengan judul 

penelitian”. Kegiatan kepustakaan ini dilakukan dengan meninjau ulang 

tulisan setingkat skripsi yang memiliki objek materi hampir sama yaitu 

terkait Tari Rejang Dewa, sehingga penulis dapat mengetahui kesenjangan 

penelitian, baik dari segi metode,  pendekatan maupun teori yang 

digunakan pada penelitian-penelitian terdahulu. Dengan demikian dapat 

disimpulkan penelitian yang dilakukan oleh penulis terhindar dari 

tindakan plagiasi.  



17 

 

 

 

Pada tinjauan pustaka ini, penulis menyampaikan beberapa kajian 

terkait dengan topik, metode dan konsep yang sama dalam skripsi yang 

telah ditemukan pada basis data daring (online) ataupun luring (offline) 

yang telah dipublikasikan, di antaranya: 

Skripsi yang berjudul "Upacara Saparan Bekaka di Desa 

Ambarketawang sebagai Wisata Budaya Daerah Istimewa Yogyakarta" 

yang ditulis oleh David Saeful Amri pada tahun 2024, dari Jurusan Teater 

ISI Yogyakarta. Skripsi ini membahas terkait proses dalam upacara Saparan 

Bekakan, di mana dalam penelitiannya menggunakan pendekatan 

Performance Studies, penelitiannya melihat aksesibilitasi, ciri khusus, 

keunikan dan sarana yang dalam pelaksanaan upacara tersebut diperlukan 

juga. Walaupun di dalam penelitian ini lebih kepada proses dan 

perkembangan upacara, yang dalam pendekatannya menggunakan 

performance studies Richard Schecner. Penelitian ini memiliki kesamaan 

dalam landasan yang digunakan penulis, akan tetapi objek kajian pada 

penelitiannya yang berbeda. 

"Liminalitas Ritual Dul Kadiran di Desa Wangkal, Kecamatan Gading, 

Kabupaten Probolinggo" merupakan skripsi yang ditulis oleh Moh. Rojl 

Ghufron tahun 2023, dari Program Studi Agama-agama, Universitas Islam 



18 

 

 

 

Negeri Sunan Kalijaga. Membahas tentang ritual Dul Kadiran yang di 

dalamnya terdapat unsur-unsur keislaman, yang di mana ritual ini terjadi 

fase pelepasan diri dari struktur sosial, dengan pembacaan doa-doa. 

Penjelasan akan bagaimana ritual ini digunakan konsep kajian Victor 

Turner terkait liminalitas. Skripsi ini memiliki konsep atau landasan 

pembahasan yang sama dengan kajian penulis, walaupun dengan objek 

kajian yang diungkapkannya berbeda. 

Skripsi berjudul “Identifikasi Tata Rias Tari Rejang Di Desa Pedawa 

Kabupaten Buleleng Pada Era Globalisasi” yang ditulis oleh Desak Made 

Nila Putri pada tahun 2023. Jurusan Teknologi Industri, Universitas 

Pendidikan Ganesha. Skripsi ini memuat tentang kajian tata rias wajah dan 

busana hingga rambut pada Tari Rejang Desa Pedawa pada era modernisasi 

untuk melihat isi dan makna di dalam riasan dan busana tarian, maka 

skripsi ini dijadikan sebagai bahan referensi dan perbandingan terhadap 

tata rias dan busana pada tarian rejang terutama Tari Rejang Dewa. 

Skripsi yang berjudul ”Pembelajaran Tari Rejang Dewa Untuk 

Meningkatkan Sikap Religius Anak Di Pasraman Raditya Tegaldlimo 

Banyuwangi” oleh Silvia Nika Adinda tahun 2022 dari Jurusan Pendidikan 

Seni Pertunjukan, Institusi Seni Indonesia (ISI) Yogyakarta. Skripsi ini 



19 

 

 

 

memaparkan tentang pentingnya hasil proses pembelajaran Tari Rejang 

Dewa hingga dapat meningkatkan sikap religius anak, dalam kegiatan 

keagamaan. Dalam skripsi tersebut disinggung terkait sikap religius anak 

yang disebabkan oleh proses belajar Tari Rejang Dewa. Perbedaan pada 

penulisan skripsi ini lebih mengkaji pada kesinambungan akan proses 

pembelajaran dan sikap meningkatkan keimanan anak, antar Tari Rejang 

Dewa dengan unsur-unsur estetis ritual Dewa Yadnya. 

Skripsi milik Tria Yuli Trisanti pada tahun 2021 dengan judul "Tradisi 

Ritual Dewa Yadnya di Pura Sasana Bina Yoga Mojokerto", dari Program 

Studi Agama-agama, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. 

Menjelaskan tentang pelaksanaan atau prosesi upacara Dewa Yadnya, 

makna juga fungsinya bagi umat Hindu. Skripsi ini memiliki 

kesinambungan dengan kajian penulis, terkait pembahasan jenis ritual dewa 

yadnya. Akan tetapi pada kajian penulis lebih memfokuskannya Tari Rejang 

Dewa sebagai sarana ritual, bukan pembahasan ritualnya tersendiri. 

Skripsi Made Darme dengan judul “Perkembangan Agama Hindu Di 

Desa Tugumulyo Kecamatan Lempuing Kabupaten Ogan Komering Ilir 

Tahun 1972-2015” tahun 2021 dari Studi Pendidikan Sejarah, Universitas 

Sriwijaya. Skripsi ini membahas perkembangan masyarakat agama Hindu 



20 

 

 

 

yang mulai bermigrasi ke wilayah di luar pulau Bali, dan terus menjalankan 

tradisi budaya Hindu Bali-nya, mengikuti ketentuan Desa, Kala, Patra 

diwilayah mereka tinggal. Skripsi ini dijadikan bahan bacaan terkait 

perpindahan masyarakat Hindu Bali keluar pulau Bali. 

Lucia Windita Aprilia dengan skripsi berjudul "Ritual Labuhan 

Pantai Parangkusumo Yogyakarta dalam Perspektif Performance Studies" 

yang ditulis tahun 2020 di Jurusan Teater, ISI Yogyakarta. Membahas 

tentang proses terjadinya ritual Labuhan, yang merupakan ritual untuk 

mendapat keselamatan, kedamaian, dan kesejahteraan Raja, Rakyat, dan 

Kerajaan. Dalam penelitian tersebut menggunakan pandangan performance 

studies Richard Schechner dengan pembahasan proses ritusnya diiringi 

pandangan akan tiga fase liminalitas. Skripsi ini memiliki kesinambungan 

akan konsep landasan dan pembahasan akan proses atau struktur ritual, 

akan tetapi dalam pengaplikasiannya Aprilia membahas ritual secara 

menyeluruh, dan peneliti hanya memfokuskan pada pembahasan 

pertunjukan (performance). 

Skripsi dengan judul "Ritual Ngguyang Jaran di Paguyuban Jathilan 

Mardi Raharjo: Sebuah ritus Peralihan" yang ditulis oleh Malinda 

Pudyastuti pada tahun 2017, dari Jurusan Tari ISI Yogyakarta. Membahas 



21 

 

 

 

tentang proses atau tahapan ritual ngguyang jaran yang identik dengan 

tindakan 'tidak biasa', seperti penggunaan air khusus yang digunakan 

untuk mencuci alat pertunjukan, yang kemudian sisanya diminum oleh 

komunitas tersebut. Penelitian dalam skripsi ini menggunakan konsep 

Victor Turner tentang tiga fase ritual: Separasi, Liminal, Integrasi. Maka, 

dengan demikian, penelitian tersebut memiliki kesinambungan akan 

konsep yang digunakan pada fase-fase ritual Victor Turner, walaupun 

dalam objek kajian penelitian yang berbeda. 

Skripsi yang ditulis oleh Ni Luh Enita Maharani pada tahun 2016, 

dengan judul ”Fungsi Tari Rejang Adat Klasik Dalam Upacara Piodalan Di 

Pura Sanggar Agung Desa Bebandem Kabupaten Karangasem Bali.", dari 

Jurusan Pendidikan Seni Tari, Universitas Negeri Yogyakarta. Skripsi ini 

membahas akan fungsi-fungsi pada tarian Rejang Adat Klasik yang 

berkaitan dengan rasa syukur kepada Dewa-Dewi selaku manifestasi 

Tuhan. Skripsi ini dijadikan acuan pada pembahasan pada fungsi tari rejang 

dalam ritual dewa yadnya, akan tetapi pada kajian penulis lebih 

memfokuskan pada objek kajian tari Rejang Dewa sebagai sarana tarinya. 

Berdasarkan pemaparan akan temuan hasil penulisan berupa skripsi 

yang telah diuraikan di atas, maka penulisan skripsi ini dapat dikatakan 



22 

 

 

 

orisinal, karena tidak adanya kesamaan antara fokus, topik dan lokus yang 

diteliti. Oleh sebab itu, penulisan yang sedang dilakukan pada skripsi ini 

berbeda atau terhindar dari penjiplakan atau plagiasi.  

Akan tetapi, dikarenakan terdapat kekurangan dari pengetahuan dan 

wawasan yang dimiliki penulis, maka dalam melakukan penyusunan 

penulisan skripsi ini diperlukannya beberapa sumber-sumber literatur 

berupa artikel jurnal dan buku baik dalam bentuk digital atau cetak, untuk 

kepentingan rujukan atau referensi. Adapun sumber tersebut sebagai 

berikut:  

Artikel yang berjudul “Filsafat Tari Dalam Kebudayaan Bali” dalam 

Jurnal Widyadari Vol. 25, No. 1. Terbitan tahun 2024, yang ditulis oleh Ni 

Made Pira Erawati (halaman 173-182). Artikel ini membahas mengenai 

pemahaman filsafat tari bali, yang kaitannya dengan kebudayaan bali yang 

berdasarkan ajaran agama Hindu, hal ini juga yang menjadi referensi kajian 

penulis, terkait Tari Rejang Dewa dengan kesinambungannya pada ritual 

keagamaan Hindu. Artikel ini digunakan pada pembahasan Bab II.  

Alma Victoria Anastasia Lukas, Izak, Tony, dan Irene dalam 

artikelnya yang berjudul "Ritual Rukat'tu sebagai Ruang Liminalitas dalam 

Perjumpaan Agama Kristen dan Jingitiu di Sabu Barat", yang dipublikasi 



23 

 

 

 

tahun 2024 dalam Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH), Vol. 6, 

No. 2 (halaman 169-180). Membahas tentang perjumpaan khusus antara 

dua agama atau kepercayaan yang di satukan dalam ritual Rukat'tu sebagai 

ruang liminalitas, di mana ritual ini menjadi ruang kebersamaan, 

penerimaan, dan saling menopang satu sama lain. Dengan menggunakan 

konsep liminalitas sebagai pendekatan interdisiplin penelitiannya. Adapun 

artikel ini memiliki kesamaan dalam salah satu teori atau konsep yang 

digunakan, yakni terkait liminalitas yang dipaparkan oleh Victor Turner, 

yang juga digunakan penulis dalam penulisan skripsi ini pada Bab. I. 

Artikel dengan judul “Siwa Nataraja Sebagai Landasan Filosofis 

dalam Penciptaan Karya Seni Tari” yang ditulis oleh Ni Made Ayu Dwi 

Oktaviani dan I Wayan Rudiarta, tahun 2023, pada Jurnal Widya Sundaram, 

Vol. 1, No. 1, (halaman 71-84). Membahas kaitannya konsep, filosofi pada 

perwujudan tari Siwa Nataraja, yang mengembangkan estetika Hindu, dan 

memberikannya prinsip para karya seni tari. Artikel ini akan digunakan 

pada pembahasan keterkaitan Tari Rejang Dewa dengan filosofi agama 

Hindu terutama dalam ritual Pujawali, pada Bab. II.  

Eza Kusuma Putri dan Nursilah dengan artikelnya yang berjudul 

"Rumyang Cirebon Mask Dance with Palimanan Style as a Door of Liminality 



24 

 

 

 

Based on Victor Turner's Theory Perspective" yang ditulis tahun 2022 dalam 

jurnal SINOMIC Journal, Vol. 1, No. 2 (halaman 217-230). Membahas 

tentang bagaimana proses pertunjukan penari Tari Topeng Rumyang Gaya 

Palimanan, saat sebelum pertunjukan, pertunjukan dan setelahnya, dari 

persiapan make up, yang dikaji menggunakan teori Victor Turner. Adapun 

dengan demikian, maka penulis menggunakan artikel ini sebagai referensi 

terkait pengungkapan proses pertunjukan pada Bab. III. 

Kadek Sukiada dengan tulisannya “Panca Yadnya dalam Ritual 

Keagamaan Hindu Kaharingan di Kalimantan Tengah”, dalam Jurnal Satya 

Sastraharing, publikasi tahun 2019, Vol. 03, No. 02. (halaman 54-92). 

Membahas persoalan ritual Dewa Yadnya dan apa saja elemen dan praktik 

serta pengaplikasiannya. Artikel ini berada pada pembahasan ritual dewa 

yadnya yang berkaitan dengan hubungan individu dengan ritual tersebut, 

dan sarana prasarana yang digunakan, dijelaskan pada Bab I dan II.  

“Estetika Seren taun Antara Seni, Ritual, dan Kehidupan” yang 

ditulis oleh Ignasius Herry Subiantoro, merupakan judul artikel dalam 

Jurnal Panggung, Vol. 26, No. 4 yang ditulis tahun 2016, (halaman 407-419). 

Membahas terkait sistem ritual yang meliputi aspek gagasan, kebahasaan, 

perilaku, dan peralatan dalam ritual seren taun, yang lebih menekankan 



25 

 

 

 

pada pembahasan prinsip kehidupan sebagai syarat hidup yang 

digambarkan pada ritus Dewi Pohaci. Pembahasan dalam artikel ini 

digunakan sebagai bahan bacaan dan juga rujukan berkaitan dengan 

pemahaman konsep pada aspek sistem ritual, yang berkaitan dengan  Tari 

Rejang Dewa pada ritual Dewa Yadnya, dirujuk pada pembahasan Bab I. 

Artikel yang berjudul "Nilai-nilai Pancasila sebagai Inspirasi Seni 

Kajian Performance Studies dalam Perspektif Komunikasi" yang ditulis oleh 

Ririt Yuniar dalam jurnal Indonesian Journal of Performing Arts Education, Vol. 

1, No. 2 pada tahun 2021, (halaman 1-11). Artikel ini membahas tentang 

nilai pada seni pertunjukan yang berkaitan dengan nilai Panca Sila, 

dilakukannya penelitian dalam artikel ini menggunakan metode 

performance studies pendapat Richard Schechner berkaitan dengan 

pengungkapan peningkatan kualitas dan kreativitas para kreator seni yang 

lebih mengutamakan nilai Panca Sila dalam berkarya. Oleh karena artikel 

ini membahas pendekatan Schechner soal performance studies, yang juga 

berkaitan dengan landasan konsep penulis dalam tulisan ini, pada Bab I. 

Ni Wayan Juli Artiningsih dengan artikelnya “Estetika Hindu pada 

Pementasan Topeng Sidakarya dalam Upacara Dewa Yadnya” dalam 

Jurnal Gentra Hredaya, Vol 3, No. 2, tahun 2019 pada (halaman 84-93). 



26 

 

 

 

Artikel ini membahas tentang prinsip-prinsip agama Hindu dalam Tari 

Topeng Sidakarya, seperti konsep tattwa, susila, dan upacara. Di mana 

kaitannya tarian dengan ritual dan unsur serta prinsipnya. Maka artikel ini 

akan digunakan sebagai rujukan dalam membahas keterkaitan Tari Rejang 

Dewa dengan unsur ritual dewa yadnya, dibahas pada Bab. II. 

Lisansi: Jurnal Kelisanan Sastra dan Budaya, Vol. 1, No. 2 dengan artikel 

berjudul “Tari Rejang Dewa: Bentuk Gerak, Makna Dan Pola Pewarisan 

Pada Masyarakat Bali Di Desa Puuroe Kecamatan Angata”, ditulis oleh Ni 

Luh Putu Ayu Wardani, dkk pada tahun 2018, pada (halaman 87-92). 

Artikel ini membahas mengenai bentuk gerak, makna dan pola pewarisan, 

serta unsur-unsur yang terkandung pada bentuk Tari Rejang Dewa di 

masyarakat bali. Artikel ini dijadikan sebagai sumber rujukan serta bahan 

perbandingan terkait unsur-unsur gerak dan makannya pada Bab I.  

“Relasi-Relasi Kekuasaan Di Balik Pengelolaan Industri Pariwisata 

Bali” yang ditulis oleh I Nyoman Wijaya, pada tahun, 2012 dalam jurnal 

Humaniora, Vol. 24, No. 2. (halaman 141-155). Artikel ini membahas 

persoalan kegiatan yang dilakukan dalam peristiwa kebudayaan yang 

terjadi di Bali, membuat dan mempengaruhi klasifikasi pada kesenian bali, 

yang dilakukan karena adanya dukungan pemerintah dan fenomena pulau 



27 

 

 

 

Bali yang menjadi tempat wisata karena keseniannya. Artikel ini digunakan 

pada pembahasan klasifikasi tari Bali berdasarkan sejarahnya, yang 

dipaparkan pada pembahasan Bab. I.  

Rujukan selanjutnya yang menjadi referensi dalam pewacanaan 

penulisan skripsi ini, guna meningkatkan kredibilitas data dan juga 

pendapat, digunakanlah rujukan bersumber pada buku baik dalam bentuk 

cetak atau digital. Adapun buku-buku tersebut di antaranya: 

Buku Metodologi Penulisan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D yang 

ditulis oleh Sugiyono, edisi kedua cetakan keenam tahun 2024, pada 

(halaman 299, 303, 306, 314, 369, 371). Buku ini membahas tentang 

metodologi penulisan secara ilmiah, baik metode kualitatif, kuantitatif, dan 

juga metode gabungan serta memaparkan contoh proposal kedua metode 

tersebut. Pada kajian ini digunakan bahasan terkait teknik pengumpulan 

data berupa observasi, wawancara, dan studi dokumen, yang diambil salah 

satu jenisnya, juga pembahasan akan triangulasi. Buku ini digunakan pada 

pembahasan Bab I.  

Mengenal Sarana Persembahyangan: Untuk Anak-anak Hindu ialah buku 

yang ditulis oleh Gusti Ayu Made Yuliani pada tahun 2024, pada (11, 25, 

51). Buku ini membahas tentang pembelajaran dasar sembahyang, sarana 



28 

 

 

 

apa saja yang digunakan dalam persembahyangan, rangkaian dan bagian-

bagian pada upacara atau prasarana dasar persembahyangan tersebut. Buku 

ini digunakan pada pembahasan Bab II.  

Handbook Hindu Dharma di Nusantara ditulis oleh Tim Penulis pada 

tahun 2021, pada (halaman 86-90, 94-96, 101, 143-145, 147). Membahas 

mengenai aspek dasar agama Hindu, ajaran, dan menjelaskan beberapa 

acara atau pemujaan/persembahyangan umat Hindu, serta mantra-mantra 

yang digunakan pada peribadatan. Digunakan pada pembahasan Bab II.  

Metode Penelitian Budaya (Desain Penelitian & Tiga Model Kualitatif: Life 

History, Grounded Theory, dan Narative Personal) yang ditulis oleh Imam 

Setyobudi pada tahun 2020, (). Membahas tentang padangan pada kajian 

budaya, teknik pengumpulan data, dan metode yang digunakan di 

dalamnya, juga penjelasan akan model dan sistematika pada kajian 

penelitian kualitatif. Buku ini digunakan pada pembahasan metode 

kualitatif dalam Bab I.  

Performance Studies An Introduction 4th ed. yang ditulis oleh Richard 

Schecner pada tahun 2020, dalam (halaman, 1, 4, 7-9, 19, 34, 39, 50, 122, 145-

150). Membahas tentang kajian pertunjukan yang terjadi pada kehidupan 

sehari-hari, bermain, ritual, politik dan sebagainya, juga membahas proses 



29 

 

 

 

dan pembuatan pertunjukan, dan seperti apa pertunjukan itu ada di 

masyarakat luas. Beberapa dijabarkan berdasarkan pendapat ahli 

sebelumnya. Buku ini digunakan untuk mengungkap permasalahan pada 

penelitian dengan menjadikannya landasan pada proses liminalitas dalam 

pertunjukan ritual, digunakan dalam bahasan Bab I dan III.  

Pertunjukan Ritual Sérén Taun: di Cigugur Kabupaten Kuningan Jawa 

Barat merupakan buku tulisan Ignasius Herry Subiantoro yang di cetak 

tahun 2020, pada (halaman 20). Membahas terkait peristiwa seni 

pertunjukan yang difungsikan dalam sebuah ritual yang bermakna dalam 

aktivitas ritual dan aktivitas budayanya. Buku ini digunakan sebagai 

sebuah referensi terkait gagasan, makna, dan sarana dalam pertunjukan 

ritual, yang digunakan pada pemaparan Bab I.  

Etika Sembahyang Umat Hindu merupakan buku tulisan I Gusti Ketut 

Widana, yang ditulis pada tahun 2020, pada (halaman 16, 27, 29). Buku ini 

membahas tentang bentuk persembahan, dan juga arti makna sembahyang, 

serta jenis-jenis persembahyangan yang dilakukan oleh umat Hindu, selain 

itu juga membahas persoalan penampilan dalam melakukan pemujaan. 

Buku ini digunakan pada penjelasan Bab II.  



30 

 

 

 

Koreografi: Bentuk, Teknik, Isi, buku yang ditulis oleh Y. Sumandiyo 

Hadi yang dicetak pada tahun 2012 dengan cetakan ketiganya, pada 

(halaman 60). Membahas persoalan pengertian koreografi, koreografi 

sebagai konteks isi, tema simbolik, dan aspek jumlah penari, serta aspek 

penari kunci. Buku ini menjadi rujukan isi bahasan kajian penulis dalam 

menyusun Bab. III. 

Buku Pengetahuan Seni Tari Bali yang ditulis oleh Ni Luh Sustiawati, 

dkk pada tahun 2011, dalam (halaman 13-19, 25-26, 20, 22, 57-58). 

Membahas tentang pengetahuan atau pengertian dari seni tari, unsur-

unsur seni tari, ciri khas, teknik dasar, pola hingga dasar-dasar serta fungsi 

gerak pada tarian bali, dan beberapa bagian tersebut dilengkapi dengan 

keterangan gambarnya juga. Isi dan pemaparan pada buku ini perlu 

ditinjau oleh penulis, dan dijadikan referensi pada Bab I dan Bab III. 

Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi merupakan buku terbitan 

tahun 2010 yang ditulis oleh R. M. Soedarsono, pada (halaman 121-122). 

Membahas tentang berbagai macam perkembangan seni di Indonesia, dari 

masa Prasejarah hingga masa orde Baru dan globalisasi. Membahas juga 

terkait fungsi dan ciri-ciri apa saja yang terdapat pada tarian ritual. Buku 



31 

 

 

 

ini digunakan pada pembahasan berkaitan dengan ciri dan perlengkapan 

pada pertunjukan seni ritual, dipaparkan pada Bab. II. 

Buku Kajian Tari Teks dan Konteks tulisan Y. Sumandiyo Hadi, 

digunakan pada (halaman 51, 62, 72), diterbitkan pada tahun 2007. 

Membahas persoalan teks dan konteks tarian, yang kemudian membahas 

persoalan analisis koreografi, jumlah penari, jenis kelamin dan postur 

tubuh, tata teknik pentas dan analisis struktur, yang juga digunakan pada 

pembahasan Bab. III.  

Buku Seni dalam Ritual Agama karya tulis Y. Sumandiyo Hadi, tahun 

2006, akan digunakan pada (halaman 265-266). Berisikan tentang kajian di 

mana seni dan agama masing-masing saling berkesinambungan, sejauh 

mana terjadinya seni dalam kehidupan masyarakat, baik dalam aspek 

komunikasi, bahasa, fungsi berkaitan dengan unsur-unsur suatu 

keagamaan atau kepercayaannya. Buku ini juga menjadi referensi pada 

penulisan kajian dalam pemaparan Bab II. 

Aspek-aspek Koreografi Kelompok merupakan buku tulisan Y. 

Sumandiyo Hadi, yang diterbitkan pada tahun 2003, dan akan digunakan 

pada (halaman 85-95, 118-119). Membahas persoalan koreografi tari, aspek 

ruang, iringan/musik, judul, tema, jenis tari, mode penyajian, dan jumlah, 



32 

 

 

 

jenis kelamin dan postur penari, serta pembahasan rias, tata cahaya, dan 

properti pada tarian. Pembahasan ini digunakan pada III.  

 

1.5 Landasan Konsep Pemikiran  

Landasan konsep pemikiran merupakan pemaparan atau pernyataan 

teoritis berdasarkan pendapat dari para ahli terkait teori, konsep atau 

landasan yang memiliki kejelasan secara orientasi di ranah akademisi, yang 

digunakan sebagai pengungkap sebuah pertanyaan yang telah dirumuskan 

dalam suatu penelitian. Sejalan dengan pendapat Cooper dan Schindler 

(dalam Sugiyono, 2024: 85) bahwa, “Teori adalah seperangkat konsep, 

definisi dan proposisi yang tersusun secara sistematis sehingga dapat 

digunakan untuk menjelaskan dan meramalkan fenomena”.  

Penulisan skripsi ini menggunakan landasan atau konsep berkaitan 

dengan kajian pertunjukan: Ritual, berupa Performance Studies: in Ritual. 

Sebelum itu, penulis paparkan bahwa ‘performance’ bisa diartikan sebagai 

aktivitas manusia yang dapat berpotensi pada terjadinya pertunjukan. 

Pernyataan akan performance tersebut didapat dari pandangan Richard 

Schechner (2020: 1) yakni:  

...Apa itu Studi Pertunjukan (PS)? Pertunjukan (To Perform) berarti 

berakting dalam permainan, untuk menari, untuk membuat musik; 

untuk memainkan peran sebagai teman, anak, orang tua, siswa, dan 



33 

 

 

 

sebagainya; untuk berpura-pura atau membuatnya percaya; untuk 

terlibat dalam olahraga dan permainan; untuk melakukan ritual 

sakral dan sekuler; untuk berdebat dalam kasus di pengadilan atau 

menyajikan PowerPoint di kelas, dan masih banyak lagi aktivitas 

lainnya. PS adalah disiplin akademis yang topiknya adalah 

spektrum (susunan) yang luas. 

 

Oleh karena spectrum atau kontinum dari kegiatan manusia yang luas 

pada kajian performance (pertunjukan), maka dalam mengkaji pertunjukan 

ini diperlukannya pendekatan Perpormance Studies (Kajian Pertunjukan), 

yang disampaikan oleh Schechner (dalam Ririt Yuniar, 2021: 7) yaitu:  

Faktor-faktor yang membuat performance studies menjadi khas adalah: 

(1) Perilaku Manusia menjadi objek kajian; (2) Praktik Artistik 

merupakan bagian besar dari proyek performance studies; (3) 

Penelitian Lapangan yang dilihat dari penelitian berbentuk 

pengamatan terlibat; (4) Performance Studies selalu berada dalam 

lingkungan sosial. 

 

Terlepas dari cara pandang untuk mengkaji dalam perspektif 

performance studies ini, terdapatnya aktivitas manusia dalam melakukan 

tindakan yang saling terhubung dengan makna apa itu performance studies 

atau kajian pertunjukan, maka setiap aktivitas manusia dapat dikaji sebagai 

kajian pertunjukan. Akan tetapi, selanjutnya Schechner menjelaskan “what 

is performance? (Apa itu pertunjukan)” yang mana dimaksudkan tindakan 

seperti play (bermain), sport (olahraga), entertainment (hiburan) yakni ‘to 

perform’, dalam hal seni berati dengan cara melakukan pertunjukan di atas 



34 

 

 

 

pentas atau area pertunjukan. Apa yang dimaksud dengan pertunjukan 

dan kajian pertunjukan secara teoritis ini diuraikan oleh Schechner (2020: 4) 

bahwa, “’Being’ adalah eksistensi atau keberadaan itu sendiri, semua yang 

ada; ‘Doing’ yakni melakukan atau aktivitas semua yang ada; ‘showing doing’ 

yaitu menunjukkan yang sedang dilakukan; dan ‘explaining showing doing’ 

yaitu menjelaskan tentang apa yang dilakukan”.  

Fenomena atau peristiwa pertunjukan sendiri dideskripsikan secara 

tersusun berdasarkan apa yang disampaikan oleh individu/pelaku 

pertunjukan tersebut, dalam kajian pertunjukan ini diklasifikasi spektrum 

performence studies menjadi sembilan kategori atau jenis, pada pendapat 

Schechner (2020: 7-9) di antaranya:  

(1) in everyday life: daily activity, such cooking, making the bed and more; 

(2) in art: theatre, music, dance and more; (3) in sport and other popular 

entertainment; (4) in medicine: business, law, and other; (5) in politics; (6) 

in technology: social media and mobile communication; (7) in sex: dating, 

foreplay, love-making, esc; (8) in ritual; dan (9) in play: frolicking, masking, 

chasing, and more.1 

 

 
1 Diterjemahkan oleh Penulis, sebagai berikut: “(1) dalam kehidupan sehari-hari: aktivitas 

harian, seperti masak, merapikan tempat tidur, dan banyak lagi; (2) dalam seni: teater, 

musik, tari, dan banyak lagi; (3) dalam olahraga dan hiburan populer lainnya; (4) dalam 

pengobatan: bisnis, hukum, dan lainnya; (5) dalam politik; (6) dalam teknologi: media 

sosial dan komunikasi seluler; (7) dalam seks: pacaran, pemanasan, bercinta, dll; (8) dalam 

ritual; (9) dalam permainan: bermain-main, menyamar, mengejar, dan banyak lagi.” 



35 

 

 

 

Jikalau melihat pada fenomena kategori ‘in ritual’ (dalam ritual) yang 

dilihat dari kajian pertunjukan atau Performance Studies oleh Schechner 

(2020: 9) sebagai:  

...Agama bergantung pada pelaksanaan ritual seperti merayakan 

Misa di Gereja Katolik Roma, bersujud di Masjid Islam, dan 

mengucapkan berkat di atas Roti Challah dan anggur untuk 

meresmikan hari Sabat Yahudi. Ada juga banyak sekali ritual sekuler 

seperti berdiri ketika hakim memasuki ruang sidang, menyanyikan 

lagu kebangsaan, dan meniup lilin pada kue ulang tahun. Bahkan 

ritual yang lebih sederhana seperti berjabat tangan, dan banyak lagi. 

 

Bentuk-bentuk aktivitas atau kegiatan yang dipaparkan Schechner ini, 

dapat diartikan juga sebagai ‘kegiatan dalam ritual’ yang dilakukan 

kelompok atau individu dalam menjalankan peribadatannya dengan 

‘khidmat’ secara utuh kepada agama (Tuhan) yang ditaati, disesuaikan 

dengan fungsi dan tujuan atau jenis kegiatan masing-masing. 

Beberapa ide dan pendapat telah menginspirasi Schechner untuk 

menemukan tujuh fungsi daripada pertunjukan, hal ini disesuaikan dengan 

tujuan kerja suatu pertunjukan itu dijalankan. Tujuh fungsi menurut 

Schechner (2020: 19) yakni “(1) untuk hiburan, (2) untuk membuat cantik, 

(3) untuk tandai atau mengubah identitas, (4) untuk membuat atau 

membina komunitas, (5) untuk penyembuhan, (6) untuk mengajar atau 

membujuk, (7) untuk menghadapi yang sakral dan yang iblis”. 



36 

 

 

 

Tujuh hal lainnya yang menjelaskan oleh Schechner dilihat dari area 

di mana teori pertunjukan dan ilmu sosial saling terkait, hal ini dipaparkan 

oleh Schechner (2020: 34) di antaranya: 

(1) Pertunjukan dalam berbagai bentuk, termasuk pertemuan 

berbagai bentuk (jenis kegiatan); (2) Struktur olahraga, ritual, 

permainan, dan perilaku politik publik; (3) Analisis berbagai cara 

komunikasi (selain kata tertulis): semiotika; (4) Hubungan antara 

pola perilaku manusia dan hewan, dengan titik fokus pada 

permainan dan perilaku ritual; (5) Aspek-aspek psikoterapi yang 

menekankan interaksi orang ke orang, akting, dan kesadaran tubuh; 

(6) Etnografi dan prasejarah - baik budaya eksotis maupun budaya 

yang dikenal (dari sudut pandang Barat); (7) Konstruksi teori kinerja 

yang terpadu, yang sebenarnya adalah teori perilaku. 

 

Beberapa pendapat dari Schechner sebelumnya, yang telah membagi 

kajian pertunjukan dalam berbagai jenis atau kategori, dan fungsinya 

tersebut. Memiliki keterkaitan dalam kajian akan fenomena perilaku 

masyarakat terhadap apa yang menjadi tujuan mereka, atau fungsi 

pertunjukan tersebut dilakukan. Jika dikaitkan antara pendapat Schechner 

tersebut dengan kajian pada pertunjukan Tari Rejang Dewa yang berkaitan 

dengan tujuannya sebagai sarana ritual, dari berbagai aspek yang sudah 

dipaparkan akan ‘kinds of performance (jenis pertunjukan)’ dan ‘doing in 

Ritual (melakukan dalam ritual)’. Maka, disusunlah kajian ini pada aspek 

pertunjukan tarian dalam ritual Pujawali Agung. 



37 

 

 

 

Berkaitan dengan penelitian ini, pembahasan yang diungkapkan 

berupa proses pada terjadinya pertunjukan dalam ritual, Schechner 

menyelaraskan pendapatnya dengan pendapat Aristoteles dan Victor 

Turner akan fase pada pertunjukan drama. Schechner mendefinisikan akan 

apa yang terjadi ini, pada fase ‘before and after the public performance’ 

(sebelum dan sesudah pertunjukan), yang kemudian dikatakan oleh 

Schechner (2020: 39) bahwa, “Seluruh struktur atau rangkaian pertunjukan 

terdiri dari: (1) Proto(pra)-Pertunjukan, (2) Pertunjukan Publik, dan (3) 

Akibat (apa yang terjadi setelah pertunjukan)”.  

Struktur tersebut dibagi kembali dalam sepuluh bagian, akan tetapi 

dalam pemilihan bagiannya peneliti tidak mutlak untuk menggunakannya, 

terkhusus yang bagian berkaitan dengan ‘Ritual’ dijelaskan lebih lanjut 

kemudian. Schechner juga memaparkan bahwa bagian-bagian tersebut 

hanya untuk membantu peneliti dalam pemahaman rangkaian pertunjukan, 

dan tidak bersifat ‘memerintah’ dalam ‘ketentuan’ khusus (mutlak). Hal ini 

dilihat dari pendapat Schechner (2020: 39) bahwa, “...Model ini tidaklah 

preskriptif (memberikan arahan). Saya (Schechner) bermaksud agar model 

ini membantu pemahaman, bukan mengekang”.  



38 

 

 

 

Struktur pertunjukan ‘in Ritual’ dijelaskan secara tersendiri dalam 

bagian ‘Ritual’ yang menyelaraskan pendapat Victor Turner terkait liminal 

dengan kajian jenis pertunjukan. Maka Schechner mengadaptasi pendapat 

Turner tersebut berkaitan dengan proses pertunjukan dari persiapan, 

pelaksanaan, dan setelahnya. Mengadaptasi pandangan pada teori Arnold 

van Gennep akan pra-liminal, liminal, dan pasca-liminal, pada kajiannya 

Turner menyatakan bahwa kunci dari ritual adalah fase liminalnya, hal ini 

disampaikan Schechner (2020: 145) bahwa, “Gennep membagi setiap 

peralihan dalam ritus ke dalam tiga fase, pre-liminal, liminal, dan post-liminal. 

Kemudian dikembangkan oleh Turner pada 1960 – 1970-an bahwa fase 

utama/kuncinya terdapat pada ‘liminal’ itu sendiri”.  

Pembahasan akan liminal tersebut dikembangkan oleh Turner ke 

dalam tiga fase berupa Separation (pemisahan), Liminal (batasan), dan  

Reaggregation (pelepasan), dilihat dari pemaparan pada bagan Schechner 

(2020: 148) yakni, “Separation atau pemisahan, yakni dari ruang sekuler ke 

sakral; Liminal yakni komunikasi (tindakan) yang sakral; dan Reaggregation, 

yakni perilaku menenangkan diri, keluar dari yang sakral”. 

Penjelasan Turner seperti yang disampaikan sebelumnya, bahwa 

dalam fase peralihan ritus dibagi menjadi tiga, yakni saparasi (pra-liminal), 



39 

 

 

 

liminal, dan reintegrasi (pasca-liminal). Ketiga hal tersebut dijelaskan secara 

eksplisit oleh Alma Victoria, dkk (2024: 175-176) bahwa:  

Pra-Liminal, yaitu tahap di mana seseorang terpisah dari status tetap 

yang dimiliki sebelumnya; Liminalitas, yaitu tahap yang 

menghubungkan tahap saparasi dengan reintregrasi, di mana subjek 

dalam keadaan ambigu (sakral), karena subjek tidak dalam status 

lama; dan Reintegrasi, yaitu tahap kembalinya individu menjadi 

bagian dalam struktur komunitas. 

 

Ketiga bagian dalam konsep liminalitas ini dipaparkan dan dikaitkan 

oleh Schechner dalam bagannya, yang membahas terkait pertunjukan, 

dapat dilihat dalam terjemahan bagan di bawah ini:  

 
Bagan 1. Bentuk Pandangan Schechner pada Konsep Liminal Victor Turner 

(Koleksi: Schechner dalam buku Performance Studies An Introduction, 2020) 



40 

 

 

 

 

Bagan yang dapat dilihat sebelumnya dari pandangan Schechner 

berdasarkan pendapat Turner, menjelaskan bahwa fase dalam pertunjukan 

ritual terdiri dari: Separasi atau pemisahan; liminal (batasan); dan reagreasi 

(bisa dikatakan ‘pelepasan’ dari yang ‘sakral’). Pemisahan atau separasi 

adalah perpindahan dari yang sekuler menuju sakral, di mana waktu dan 

tempat ‘aktor’ mempersiapkan dirinya untuk menuju tempat 

pertunjukannya. Fase kedua, berupa proses liminal (batasan) terjadi, di 

mana ‘Aktor’ mengilhami komunikasi yang sakral, dengan terjadinya 

pembalikan status (inversion) dan kebebasan dalam melakukan 

pemahaman tentang apa identitas saat itu (lucid recombination), kekuasaan 

atau kendali penuh (kendali absolut) yang kemudian mengatur hubungan 

antar kelompok, dalam hal ini menyamakan ‘tampil’ secara seragam atau 

berulang (chorus line). Akhir pada fase pertunjukan ini adalah reagreasi, 

berarti ‘aktor’ telah kembali kepada keadaan seutuhnya di masyarakat, 

dengan proses atau transisi dengan relaksasi, menenangkan diri, 

mengakhiri atau telah keluarnya fase sakral tersebut ke wilayah profan. 

Penulis kemudian menyelaraskan kajian pertunjukan yang dibahas 

oleh Schechner pada pertunjukan teater dengan kajian pertunjukan seni 

berupa tari dalam ritual. Untuk menggambarkan konsep ini, maka disusun 



41 

 

 

 

bagan yang membahas kajian pertunjukan tari Rejang Dewa pada skripsi ini, 

adapun bagan tersebut sebagai berikut:  

 
Bagan 2. Adopsi Konsep Liminal dalam wilayah Genre atau Jenis 

Pertunjukan Budaya pada Tari Rejang Dewa 

(Koleksi: Adam Caesar adaptasi bagan Richard Schechner, 2025) 

 

 Bagan yang mengaitkan tiga fase pertunjukan dalam ritual tersebut 

dijadikan sebagai kerangka acuan pada pemecahan masalah struktur 

pertunjukan Tari Rejang Dewa dalam ritual Pujawali Agung di Pura Wira 

Satya Dharma Kota Bandung, di mana proses sebelum pertunjukan, saat 

proses yang sakral, dan setelah keluar dari pertunjukan sakral, dikaji dan 

dideskripsikan dari pandangan atau interpretasi penulis terhadap apa yang 

dilihat langsung di lapangan. 



42 

 

 

 

 

1.6 Pendekatan Metode Penelitian  

Penulisan yang ditujukan untuk memecahkan permasalahan terkait 

kajian struktur pertunjukan pada Tari Rejang Dewa ini dikaji dengan 

menggunakan metode penelitian kualitatif. Metode kualitatif digunakan 

untuk mengumpulkan dan memahami data berdasarkan fenomena atau 

peristiwa yang terjadi, berdasarkan pemikiran Boeije (dalam Imam 

Setyobudi, 2020: 19) mengemukakan bahwa, “...tujuan penelitian kualitatif 

untuk mendeskripsikan serta memahami fenomena sosial-budaya dalam 

artian makna yang berada dalam benak (dibawa) orang-orang kepada 

peneliti”. Lebih lanjut dalam pemikiran Boeije tersebut tersusunlah tiga 

unsur yang sekiranya penting dalam penelitian kualitatif ini, tiga unsur 

tersebut dipaparkan oleh Setyobudi (2020: 19) yakni, “looking for meaning, 

using flexible reseach methods enabling contact, dan providing qualitatif findings. 

Hal ini bertujuan, to describe dan to understand social phenomena”.2 

Berdasarkan pernyataan Imam, maka dilakukanlah penelitian untuk 

mengumpulkan dan mendeskripsikan data pada metode kualitatif, dengan 

pendekatan penelitian deskriptif. Hal ini juga disampaikan bahwa dalam 

 
2 Diterjemahkan oleh Penulis: “mencari makna menggunakan metode penelitian fleksibel 

yang memungkinkan kontak dan memberikan temuan kualitatif. Untuk mendeskripsikan 

dan untuk memahami fenomena sosial” 



43 

 

 

 

penelitian kualitatif lebih menekankan pada pola pendekatan deskriptif, 

seperti yang dipaparkan oleh Bogdan dan Biklen (dalam Sugiyono, 2024: 23) 

yakni “...Qualitative research is descriptive. The data collected is in the form of 

words of pictures rather than number.... (penelitian kualitatif adalah deskriptif. 

Data yang dikumpulkan berupa kata-kata atau gambar bukan angka)” yang 

diterjemahkan pula dalam tulisan yang sama, berarti “...Penulisan kualitatif 

lebih bersifat deskriptif. Data yang terkumpul berbentuk kata-kata atau 

gambar, sehingga tidak menekankan pada angka”.  

Untuk memfokuskan dalam pengumpulan data pada kajian ini, maka 

penulis menggunakan metode pengumpulan data berupa triangulasi atau 

gabungan daripada beberapa cara seperti, observasi, wawancara 

mendalam, dan data dokumen, teknik atau cara ini yaitu: 

1. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan berupa observasi, 

wawancara dan juga studi dokumen, hal ini dilakukan dengan tujuan 

untuk mendapatkan informasi yang akurat dan tervalidasi. Dilihat pada 

sudut pandang Yudin Citriadin (2020: 81) bahwa, “Pengumpulan data 

dapat dilakukan dalam berbagai setting, sumber dan cara. ...bila dilihat dari 

segi cara atau teknik pengumpulan data dapat dilakukan dengan observasi 



44 

 

 

 

(pengamatan), interview (wawancara), dan dokumentasi, atau 

penggabungan semuanya”. Adapun teknik pengumpulan data yang 

dilakukan tersebut, dijelaskan lebih lanjut di bawah ini terkait hal tersebut, 

di antaranya:  

a. Observasi 

Pelaksanaan pengamatan langsung guna mengumpulkan data, salah 

satu cara yang baik adalah dengan terjun atau datang langsung ke 

lokasi penelitian. Penulis dalam hal ini melakukan penelitian Tari 

Rejang Dewa dengan datang langsung ke lokasi tarian tersebut 

dipertunjukkan, lalu ikut serta dalam beberapa kegiatan keagamaan 

di Pura. Keikutsertaan penulis tidak secara utuh menjadi bagian 

dalam komunitas di Pura, hanya sebagai partisipan yang membantu 

di lapangan. Pernyataan ini sesuai dengan halnya observasi yang 

dilakukan secara partisipatif, yakni secara partisipasi moderat 

(moderate participation), yang kemudian dilihat pada pernyataan 

Sugiyono (2024: 299) akan hal tersebut bahwa, “...means that the 

researcher maintains a balance between being insider and being outsider”. 

Pendekatan observasi ini memiliki keseimbangan antara peneliti 

menjadi orang luar dan orang dalam, dalam hal ini dimaksudkan 



45 

 

 

 

dalam mengumpulkan data ikut observasi partisipasi dalam 

beberapa kegiatan, tetapi tidak semua kegiatan diikuti. 

Pendekatan ini dilakukan oleh penulis dengan mengikuti beberapa 

kegiatan di Pura selama sembilan bulan terakhir, dilakukan secara 

bertahap. Prosesnya meliputi kegiatan latihan tari-tarian, mengikuti 

dan mengamati jalannya ritual upacara persembahyangan. Kegiatan 

pengamatan lainya adalah kegiatan di luar konteks ritual dan 

pertunjukan di wilayah Pura Wira Satya Dharma, agar penulis dapat 

memahami secara keseluruhan kegiatan sumber dan objek. 

b. Wawancara  

Wawancara ini termasuk ke dalam wawancara yang dilakukan 

secara mendalam, akan tetapi tidak secara formal atau lebih bebas 

dalam pelaksanaan observasi langsung dan penelitian terkait Tari 

Rejang Dewa dalam ritual Pujawali Agung di Pura Wira Satya Dharma. 

Lihat pernyataan mengenai wawancara ini dalam Sugiyono (2024: 

306) yakni: 

Jenis wawancara ini masuk kategori in-dept interview 

(wawancara mendalam), di mana penulis lebih bebas dalam 

melaksanakannya dibanding dengan wawancara terstruktur. 

Tujuannya untuk menemukan hal lebih terbuka, di mana 

sumber dimintai pendapat, ide-ide. Peneliti juga perlu 



46 

 

 

 

mendengarkan secara teliti, dan mencatat apa yang disampaikan 

sumber.  

 

Hal ini dapat dikatakan bahwa kegiatan wawancara menggunakan 

teknik wawancara semi terstruktur (Semi Structure Interview). 

Kegiatan wawancara dilakukan dengan pemilihan narasumber, 

seperti: Pelatih Tari, Guru Agama, Pinandita, Pengurus Pura, Panitia 

Upacara, Seniman, dan Umat Hindu Dharma Kota Bandung. 

Kegiatan wawancara yang sudah dijelaskan sebelumnya, dilakukan 

dengan cara terbuka, di mana narasumber dimintai pendapat. 

Teknik pengerjaannya menggunakan catatan-catatan berdasarkan 

pendapat para narasumber tersebut.  

c. Pengumpulan Data Dokumen 

Pengumpulan data dokumen merupakan kegiatan yang sama 

halnya dengan studi kepustakaan terkait objek/topik, di mana teknik 

ini dimaksud untuk mengumpulkan data berbentuk tulisan, gambar, 

atau karya-karya seseorang. Jenis dokumen tulisan antara lain, 

catatan harian, cerita, biografi, aturan, kebijakan, dan dokumen-

dokumen lainnya. Selain dokumen tertulis, ada juga dokumen 

gambar, antara lain foto, gambar hidup, profil, ukiran, sketsa, film 

dan gambar digital. Sejalan dengan hal tersebut, lihat pendapat 



47 

 

 

 

Sugiyono (2024: 314) berupa, “Dokumen bisa berbentuk tulisan, 

gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang. Studi 

Dokumen merupakan pelengkap dari penggunaan metode 

observasi dan wawancara dalam penelitian kualitatif”. 

Pengumpulan Data Dokumen ini penulis lakukan dengan cara: 

Klasifikasi data daring ataupun luring (langsung), di wilayah Pura 

Wira Satya Dharma Kota Bandung, data berupa foto, gambar, 

naskah, dan video; dan Data yang didapat melalui jejaring data pada 

situs atau laman teruji, seperti situs Sinta, Google Scholar, dan situs 

web jurnal atau lainnya.  

2. Teknik Pengujian Keabsahan Data 

Teknik pengujian keabsahan data dilakukan untuk mendapatkan data 

yang sesuai dengan apa yang telah dilakukan dalam observasi di lapangan,. 

Hal ini dilakukan agar hasil laporan tidak adanya pandangan atau 

pendapat yang kurang akurat pada data penelitian. Berkaitan dengan hal 

tersebut disampaikan oleh Seale (dalam Setyobudi, 2020: 159) bahwa, 

“kesulitan penelitian dalam hal informasi, terkadang bertentangan, 

simpang-siur, dan kurang konsisten. Maka, data hasil penelitian kualitatif 

perlu terjaga kualitas terkait validasi dan reliabilitas”. Sehubungan dengan 



48 

 

 

 

hal tersebut, maka penulis menggunakan pendekatan triangulasi dalam 

pengecekan kembali data ini, seperti yang dijelaskan juga oleh Boeije 

(dalam Setyobudi, 2020: 159) “Triangulasi mengacu pada pemeriksaan 

fenomena sosial dari berbagai sudut pandang. Metode triangulasi dapat 

mengungkap berbagai dimensi fenomena”. Adapun teknik triangulasi ini 

terdiri dari:  

a. Triangulasi Teknik 

Triangulasi ini dilakukan untuk menguji kredibilitas data dengan 

cara melakukan observasi langsung, dan studi dokumen yang 

dilakukan secara objektif, sehingga data dapat dikatakan sesuai atau 

tidaknya. Pendapat triangulasi teknik ini disampaikan oleh 

Sugiyono (2024: 369) yakni, “triangulasi teknik dilakukan untuk 

menguji data dengan cara mengecek data kepada sumber dengan 

teknik yang berbeda. Seperti wawancara lalu dicek dengan observasi 

dan dokumentasi atau kuesioner”. Adapun peneliti mengecek 

dengan cara melakukan kegiatan observasi langsung dan 

dokumentasi pada peristiwa pertunjukan Tari Rejang Dewa, 

kemudian jika didapat data yang berbeda maka akan didiskusikan 



49 

 

 

 

atau konfirmasi lebih lanjut kepada sumber, dan ditemukannya 

keabsahan data yang benar.  

b. Mengadakan Member Check 

Member Check merupakan suatu kegiatan yang dilakukan peneliti 

kepada pemberi data, untuk mengetahui sejauh mana data yang 

didapat tersebut dapat dipercaya. Seperti yang dikatakan Sugiyono 

(2024: 371) akan tujuan member check yakni: 

...untuk mengetahui seberapa jauh data tersebut sesuai dengan 

yang diberikan oleh pemberi data. Apabila data yang ada 

disepakati oleh para pemberi data, maka data tersebut valid, 

sehingga kredibel/dapat dipercaya. Tetapi, jika data peneliti 

dengan berbagai penafsiran tidak disepakati, maka peneliti 

perlu melakukan diskusi dengan pemberi data, atau peneliti 

menyesuaikan dengan apa yang pemberi data berikan.  

 

Pelaksanaan memeber check ini dilakukan penulis dengan cara, 

mengkonfirmasi ulang data yang ditemukan terkait objek atau 

disusun dengan para narasumber, kemudian didiskusikan secara 

tertutup bersama narasumber dan pengecekan, serta validasi data.3

 

  

 
3 Pengecekan dapat dilihat dalam Log Book Kegiatan Penelitian 




