BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Pertunjukan Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul merupakan
bentuk pertunjukan tradisi yang menampilkan relasi erat antara musik (Karawitan
Sunda), drama, dan tata rupa. Struktur musik yang digunakan dalam pertunjukan
ini didasarkan pada laras salendro, dengan pola gending yang bersifat repetitif,
antifonal, dan kontekstual terhadap situasi dramatik. Musik berperan tidak hanya
sebagai latar, tetapi sebagai agen dramatik yang mengatur tempo, membangun
suasana, dan menandai emosi serta transisi adegan. Pola antifonal antara dialog dan
musik menjadi ciri utama interaksi musikal, di mana suara tokoh dan sinden, serta
respons alat musik, membentuk sistem komunikasi yang dinamis. Musik menjadi
pengatur dramatik yang memandu alur cerita sekaligus menjadi penguat ekspresi
dan ritme panggung.

Struktur dramatik dalam pertunjukan ini mengikuti model Freytag’s Pyramid,
terdiri dari lima tahap utama: eksposisi, komplikasi, klimaks, peleraian, dan
resolusi. Eksposisi dibangun melalui interaksi awal Kabayan dan Ambu Kabayan
dalam ruang domestik, kemudian bergerak menuju konflik dengan Raja Jimbul
sebagai pusat ketegangan dramatik. Musik secara konsisten mengikuti struktur
dramatik ini dengan menyesuaikan tempo, dinamika, dan warna laras terhadap
perkembangan cerita. Pada momen klimaks dan resolusi, musik memainkan peran

penting sebagai transisi emosi dan pemulihan suasana dramatik. Dengan demikian,

197



karawitan menjadi elemen naratif yang menyatu dengan struktur cerita, bukan
hanya sebagai pengiring, tetapi sebagai pengarah dramatik yang integral.

Korelasi antara drama dan tata rupa dalam pertunjukan ini menunjukkan
bahwa elemen visual seperti kostum, rias, properti, dan set panggung dirancang
secara simbolik untuk memperkuat karakter, latar budaya, dan suasana naratif. Tata
rupa berfungsi sebagai wujud visual dari nilai-nilai Budaya Sunda yang dihadirkan
melalui simbol warna, motif, dan bentuk, yang kesemuanya selaras dengan alur
cerita. Set panggung dan properti dibangun berdasarkan logika dramatik dan
kebutuhan karakter, sekaligus menjadi bagian dari sistem estetik yang mendukung
blocking dan komposisi visual. Drama dan tata rupa dalam hal ini bekerja dalam
struktur dialektis, memperkuat makna simbolik dan memperjelas konteks dramatik
yang dimainkan oleh para tokoh di atas panggung.

Interaksi antara musik, drama, dan tata rupa membentuk sistem pertunjukan
yang bersifat multi-teks, di mana setiap elemen tidak bekerja secara terpisah,
melainkan saling terikat dalam komunikasi estetik. Musik berfungsi sebagai teks
utama yang memandu pergerakan dan perubahan dramatik, drama menjadi teks
verbal dan gestural yang menyampaikan narasi, sementara tata rupa menjadi teks
visual yang menguatkan pesan dan makna. Karawitan Sunda berfungsi sentral,
bukan sekadar pengiring, tetapi penanda dramatik, pengatur transisi, dan penguat
emosi dalam adegan. Drama memberi narasi, tata rupa memperkuat konteks visual.
Keseluruhan membentuk sistem multi-teks yang menghadirkan komunikasi estetik

intertekstual.

198



B. Saran

Berdasarkan temuan dan simpulan yang telah diuraikan, terdapat beberapa
saran yang dapat diajukan untuk pengembangan lebih lanjut. Pertama, bagi praktisi
seni pertunjukan, struktur korelasi antara Karawitan Sunda, drama, dan tata rupa
dalam Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul dapat dijadikan sebagai
model eksplorasi kreatif dalam mengembangkan pertunjukan tradisi berbasis
lokalitas yang tetap komunikatif, relevan, dan edukatif. Kedua, bagi peneliti seni
dan budaya, pendekatan multi-teks dan komunikasi estetik yang digunakan dalam
penelitian ini dapat dikembangkan lebih lanjut untuk menganalisis bentuk-bentuk
pertunjukan hibrid lainnya, baik dari tradisi lokal maupun dari bentuk pertunjukan
kontemporer yang memadukan berbagai disiplin seni. Ketiga, bagi dunia
pendidikan seni, pertunjukan ini dapat dijadikan sebagai bahan ajar dalam konteks
pendidikan seni pertunjukan, etnomusikologi, dan kajian budaya, karena
mengandung nilai-nilai estetis dan pedagogis yang kontekstual dan relevan dengan
upaya pelestarian budaya. Terakhir, bagi pelestari budaya dan pemerintah, penting
untuk terus mendokumentasikan, merekonstruksi, serta mementaskan kembali
bentuk-bentuk pertunjukan tradisional seperti Gending Karesmén, agar tetap hidup,
dikenal, dan dimaknai oleh generasi masa kini, sekaligus memperkuat identitas

budaya daerah di tengah arus globalisasi.

199



C. Rekomendasi

Penelitian ini merekomendasikan agar kajian intertekstual yang digunakan
dalam membaca Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul diperluas ke
dalam penelitian seni pertunjukan tradisional lainnya. Pendekatan ini terbukti
mampu mengungkap relasi antarunsur musik, drama, dan tata rupa yang
membentuk sistem komunikasi estetik secara menyeluruh. Oleh karena itu, para
peneliti seni, khususnya di bidang etnomusikologi dan studi pertunjukan,
disarankan untuk mengintegrasikan perspektif dramaturgi dengan teori
intertekstualitas guna memperoleh pemahaman yang lebih mendalam mengenai
fungsi estetik, pedagogis, dan kultural pertunjukan tradisi. Selain itu, penelitian
lanjutan dapat diarahkan pada perbandingan antarjenis pertunjukan atau eksplorasi
potensi teknologi digital sebagai sarana dokumentasi dan analisis dramaturgi
pertunjukan tradisional.

Secara praktis, penelitian ini merekomendasikan pemanfaatan pertunjukan
gending karesmén sebagai media pendidikan seni dan pelestarian nilai budaya lokal
di sekolah maupun komunitas. Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul
memiliki potensi besar untuk dijadikan bahan ajar, karena mengandung nilai estetis,
kritik sosial, serta pendidikan karakter yang relevan bagi generasi muda. Dari sisi
kebijakan, lembaga seni, pemerintah daerah, dan komunitas budaya disarankan
untuk lebih aktif dalam mendokumentasikan, mendigitalisasi, serta menghidupkan
kembali karya-karya pertunjukan tradisi agar dapat diakses oleh masyarakat luas.
Dengan demikian, pertunjukan tradisi tidak hanya terjaga kelestariannya, tetapi
juga dapat bertransformasi menjadi sumber inspirasi, sarana pembelajaran, dan

media ekspresi budaya yang adaptif terhadap perkembangan zaman.

200





