BAB V

PENUTUP

5.1 Simpulan

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna dan proses ritual Larung
Jatigede yang dilaksanakan oleh masyarakat di sekitar Waduk Jatigede, Kabupaten
Sumedang, dengan pendekatan teori liminalitas dari Victor Turner. Berdasarkan
hasil penelitian yang telah dilakukan melalui studi literatur, observasi partisipatif,
serta wawancara mendalam terhadap tokoh adat, sesepuh kampung, seniman, warga
terdampak, dan pihak pemerintah daerah, dapat disimpulkan bahwa ritual Larung
Jatigede bukan semata-mata seremoni tradisional, melainkan wujud dari dinamika
budaya yang lahir dari pengalaman kehilangan, peralihan, dan rekonstruksi
identitas Kkolektif masyarakat yang terdampak pembangunan Waduk Jatigede.
Secara historis, pembangunan Waduk Jatigede merupakan proyek strategis nasional
yang telah dirancang sejak tahun 1963 dan mulai terealisasi beberapa dekade
kemudian. Proyek ini menyebabkan penggenangan ribuan hektar lahan, termasuk
kampung-kampung, pemukiman, makam leluhur, dan ruang hidup masyarakat adat
yang sebelumnya menggantungkan hidup pada sektor pertanian. Penggenangan ini
berdampak besar secara sosial, ekonomi, psikologis, dan kultural. Masyarakat harus
meninggalkan tanah kelahiran, berpindah tempat tinggal, beradaptasi dengan
profesi baru, dan menghadapi ketidakpastian akan hak-hak mereka. Dalam konteks
ini, ritual Larung muncul sebagai ekspresi kultural yang tidak hanya menjadi media

mengenang, tetapi juga sebagai sarana pemulihan dan transformasi sosial.

81



82

Melalui analisis teori liminalitas Victor Turner, ritual Larung dipahami
sebagai representasi dari fase-fase pemisahan (separation), ambang (liminality),
dan reintegrasi (incorporation). Pada tahap separation, masyarakat mengalami
keterputusan dari ruang hidup lamanya akibat pembangunan waduk yang
menenggelamkan kampung halaman mereka. Fase ini ditandai dengan kehilangan
tanah, relasi sosial, dan ikatan spiritual yang selama ini melekat pada ruang
geografis mereka. Trauma dan keresahan muncul dalam proses tersebut, terlebih
ketika hak-hak atas tanah dan relokasi belum selesai secara tuntas.

Fase kedua, liminality, merupakan fase paling kompleks dalam pengalaman
masyarakat Jatigede. Mereka berada dalam kondisi "mengambang”, yaitu belum
sepenuhnya terikat pada tempat baru, namun sudah kehilangan tempat lama. Di
sinilah ritual Larung memainkan peran penting. Prosesi Larung yang dimulai
dengan ziarah ke makam-makam leluhur yang telah direlokasi, pengiringan umbul-
umbul dan sesajen, tarian Umbul, pelarungan sesajen ke tengah waduk, hingga
kegiatan simbolik seperti penanaman pohon dan pembacaan doa, seluruhnya
menjadi ekspresi spiritual sekaligus media simbolik untuk memaknai peralihan ini.
Prosesi tersebut menegaskan kembali hubungan manusia dengan alam, leluhur, dan
Tuhan, sekaligus menjadi momen perenungan kolektif atas perubahan besar yang
mereka alami.

Tahap terakhir, incorporation, menunjukkan bagaimana masyarakat
Jatigede pada akhirnya membentuk cara baru dalam berdamai dengan realitas.
Mereka menyadari bahwa tidak mungkin kembali ke masa lalu, namun tetap

mempertahankan nilai-nilai yang mereka anggap sakral melalui adaptasi budaya.



83

Ritual Larung kemudian menjadi ritual tahunan yang tidak hanya berfungsi sebagai
pelestarian budaya, namun juga sebagai bentuk pengakuan terhadap sejarah dan
pengalaman traumatik mereka. Dalam konteks ini, ritual Larung menjadi ruang
aktualisasi identitas, solidaritas, dan harapan baru. Mereka menjadikan ritual ini
sebagai titik temu antara masa lalu dan masa depan, antara kesedihan dan kekuatan
untuk melanjutkan kehidupan.

Lebih jauh, ritual Larung juga telah memfasilitasi proses adaptasi identitas
masyarakat yang terdampak. Setelah kehilangan lahan pertanian dan berubahnya
lanskap sosial akibat penggenangan waduk, masyarakat menghadapi kebutuhan
untuk membentuk identitas baru tidak lagi sebagai masyarakat agraris murni,
melainkan sebagai komunitas yang hidup berdampingan dengan perairan dan
perubahan struktur sosial. Dalam kerangka ini, ritual Larung menjadi cara untuk
menjaga kesinambungan nilai-nilai lama dengan konteks baru, seperti
penghormatan terhadap leluhur yang kini dilakukan melalui prosesi budaya, serta
solidaritas sosial yang diperkuat melalui kerja kolektif dalam menyelenggarakan
upacara. Ritual ini juga telah membuka ruang baru bagi artikulasi identitas
masyarakat Jatigede pasca-penggenangan. Dalam prosesi ritual, partisipasi lintas
generasi, keterlibatan seniman dan akademisi, serta dukungan pemerintah daerah
menunjukkan terbentuknya komunitas kultural baru yang inklusif. Identitas
masyarakat tidak lagi terikat semata pada lokasi geografis, melainkan tumbuh dari
pengalaman bersama dalam menghadapi perubahan. Identitas ini tidak statis,
namun adaptif dan dinamis, dibentuk melalui memori kolektif, narasi budaya, dan

praktik simbolik yang terus diperbaharui.



84

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa ritual Larung Jatigede bukan
sekadar prosesi adat, tetapi merupakan manifestasi dari dinamika liminalitas
masyarakat yang menghadapi transformasi besar. la menjadi media penyembuhan,
peneguhan identitas, serta jembatan antara keterputusan dan kontinuitas budaya.
Penelitian ini memperlihatkan bahwa dalam ketegangan antara kehilangan dan
keberlanjutan, budaya lokal mampu bertransformasi dan menegaskan perannya

dalam menghadapi perubahan sosial yang kompleks.

5.2 Saran

Ritual Larung Jatigede telah berkembang menjadi representasi budaya masyarakat
terdampak pembangunan waduk, sekaligus menjadi ruang pemulihan identitas
kolektif. Berdasarkan hasil penelitian dan temuan lapangan, termasuk wawancara
dengan berbagai aktor kunci, penulis memberikan beberapa saran yang ditujukan
kepada pihak-pihak yang terlibat maupun yang berkepentingan dengan
keberlangsungan tradisi ini. Ritual Larung telah resmi dinobatkan sebagai event
budaya tahunan olen DISPARBUDPORA Kabupaten Sumedang. Meskipun
dukungan yang diberikan dinas selama ini masih bersifat minimal dan simbolis,
pengakuan ini menjadi langkah penting dalam memperkuat eksistensi ritual sebagai
bagian dari warisan budaya takbenda daerah. Oleh karena itu, disarankan agar
dukungan tersebut tidak hanya berhenti pada penetapan administratif, tetapi
dilanjutkan dengan keterlibatan yang lebih nyata, baik dalam bentuk pembiayaan,
fasilitasi, hingga promosi melalui kanal resmi pemerintahan. Dinas terkait juga

dapat memanfaatkan momen ritual Larung sebagai sarana strategis untuk



85

mengintegrasikan potensi wisata, ekonomi kreatif, dan olahraga. Gagasan seperti
parade perahu hias, bazar kuliner dan kerajinan lokal, lomba tumpeng, hingga
lomba dayung menggunakan rakit adalah bentuk sinergi antara nilai budaya dengan
peluang pengembangan wilayah secara berkelanjutan. Hal ini akan menciptakan
dampak yang lebih luas tidak hanya bagi pelestarian budaya, tetapi juga untuk
meningkatkan kesejahteraan masyarakat Jatigede.

Bagi Lembaga Adat sebagai motor penggerak utama ritual Larung
diharapkan dapat terus menjaga dan mengembangkan ritual ini tanpa kehilangan
makna aslinya. Penguatan narasi budaya yang menyentuh aspek spiritual, historis,
serta ekologis perlu terus digaungkan. Penulis menyarankan membentuk lembaga
khusus pengelola ritual Larung yang melibatkan berbagai unsur masyarakat, dari
sesepuh hingga pemuda. Selain itu juga penting untuk selalu menggandeng seniman
lokal, budayawan, dan akademisi untuk memperkaya narasi dan menambah dimensi
pengetahuan dalam pelaksanaan ritual. Dalam era ini juga sudah seharusnya
melibatkan generasi muda secara aktif, baik dalam pelaksanaan ritual maupun
dalam dokumentasi dan promosi agar terjadi regenerasi nilai budaya.

Bagi masyarakat Jatigede sendiri, partisipasi aktif dalam setiap tahapan ritual dan
kesediaan untuk terlibat dalam pengelolaan kegiatan budaya menjadi kunci
keberlangsungan tradisi ini. Mereka tidak hanya menjadi pelaku budaya, tetapi juga
penjaga narasi sejarah dan identitas kolektif. Kesadaran untuk mempertahankan
nilai-nilai lokal sekaligus membuka diri terhadap transformasi sosial akan
memperkuat ketahanan budaya mereka di tengah perubahan zaman. Dengan

kolaborasi yang solid antara masyarakat, lembaga adat, dan pemerintah, ritual



86

Larung tidak hanya akan bertahan sebagai peninggalan masa lalu, tetapi terus
berkembang menjadi sarana rekonsiliasi, pembelajaran, dan transformasi budaya

yang hidup dan relevan untuk generasi mendatang.

5.3 Rekomendasi

Ritual Larung Jatigede telah berkembang menjadi lebih dari sekadar peristiwa
budaya tahunan. la menjadi ruang kultural yang sarat makna, mengikat kembali
kolektivitas yang tercerai oleh pembangunan, dan menciptakan ruang rekonsiliasi
antara kenangan, realitas baru, dan harapan masa depan. Namun, agar ritual ini tetap
hidup, berkembang, dan memiliki kontribusi nyata bagi masyarakat, dibutuhkan
strategi keberlanjutan yang menyeluruh. Berdasarkan hasil penelitian dan
wawancara mendalam, berikut rekomendasi yang dapat menjadi dasar arah
kebijakan ke depan:

a) Komitmen Pemerintah Daerah secara berkelanjutan

Meski ritual Larung telah ditetapkan sebagai event budaya tahunan oleh Pemda,
namun secara faktual, penyelenggaraannya masih mengandalkan inisiatif swadaya
dari masyarakat adat. Pemerintah daerah perlu memperkuat komitmen tidak hanya
dalam bentuk pengakuan formal, tetapi juga dalam bentuk dukungan anggaran,
promosi, dan fasilitasi logistik secara nyata dan berkesinambungan. Setelah itu
diharapkan juga kolaborasi Pemerintah, Komunitas Adat, dan Seniman Lokal untuk
memperkuat kerja sama lintas sektor untuk menjadikan Ritual Larung sebagai
agenda budaya tahunan yang berskala lebih luas, bahkan ke tingkat nasional atau

internasional, sekaligus sebagai daya tarik wisata budaya. Yang terakhir pemetaan



87

dan penanganan dampak sosial budaya lanjutan terkait peralihan masyarakat dari
kehidupan agraris ke sektor perikanan atau profesi lain, sehingga program adaptasi
sosial dan ekonomi dapat disiapkan dengan matang dan tepat sasaran.

b) Pengembangan Event Lintas Bidang

Ritual Larung seharusnya bisa menjadi pusat perayaan tahunan yang tidak hanya
mengangkat nilai budaya lokal, tetapi juga mampu mengintegrasikan potensi lintas
bidang di bawah naungan DISPARBUDPORA, yakni pariwisata, kebudayaan,
ekonomi kreatif, dan olahraga. Ketua Lembaga Adat, Pak Sihabudin,
menyampaikan secara langsung dalam wawancara:

“Kalo saya mah kan sebagai Ketua Lembaga Adat merayu ke Dinas khususnya
DISBUDPARPORA kan ada 4 bidang: kebudayaan, pariwisata, ekonomi kreatif,
dan olahraga. Saya mah pengennya semua support. Jadi minimal di sini teh ada
acara tambahan a. Misalkan bidang wisata saya kepengen ada parade seperti perahu
hias, kan itu jadi daya tarik a untuk Jatigede. Itu juga sebenernya bukan buat kita
doang, untuk dinas juga bakal dapet keuntungan. Bidang ekonomi kreatif bisa ada
bazar UMKM, misal lomba tumpeng, makanan tradisional, jajanan baheula dibikin
konsep warung zaman sekarang gitu a. Di bidang olahraga juga kita bisa ada lomba
dayung pake rakit atau apa gitu, kan banyak potensinya.”

Pernyataan ini tidak hanya menunjukkan ide visioner dari masyarakat adat, tetapi
juga membuka peluang besar menjadikan Larung sebagai destinasi budaya
sekaligus wahana pemberdayaan ekonomi masyarakat lokal. Jika dikemas dengan
tepat, Larung dapat menjadi ikon budaya Sumedang sekaligus motor penggerak
wisata dan UMKM.

C) Komitmen Lembaga Adat terhadap Masyarakat

Keberhasilan penyelenggaraan ritual Larung tidak terlepas dari peran aktif lembaga

adat. Oleh karena itu, lembaga adat harus diakui dan diperkuat sebagai mitra

strategis pemerintah melalui pendampingan kelembagaan, pelatihan manajemen



88

budaya, dan akses pendanaan publik. Selain itu, pengembangan ritual Larung ke
depan perlu melibatkan pendekatan kolaboratif antara masyarakat adat, akademisi,
pelaku seni budaya, sektor swasta, media, dan pemerintah. Hal ini diharapkan dapat
memperkuat posisi Ritual Larung Jatigede sebagai tradisi hidup yang relevan dan
bermanfaat bagi masyarakat, sekaligus sebagai aset budaya yang dapat memberikan

nilai sosial, ekonomi, dan psikologis dalam menghadapi perubahan zaman





