
 

151 
 

BAB IV  

KESIMPULAN DAN SARAN 

Bab ini menyajikan sintesis temuan penelitian mengenai fungsi Seni 

Pakemplung di masyarakat Tegal Bungur, Kecamatan Naringgul, 

Kabupaten Cianjur, serta menganalisis faktor-faktor yang memengaruhi 

perubahan fungsinya.  

 

4.1. Kesimpulan 

Penelitian ini telah mengkaji secara komprehensif fungsi Seni 

Pakemplung di masyarakat Tegal Bungur, Kecamatan Naringgul, 

Kabupaten Cianjur, dengan berlandaskan pada landasan teori fungsi 

musik Alan P. Merriam (1964) yang difokuskan pada fungsi estetika, 

komunikasi, hiburan dan pengesahan pranata sosial dan religius. Seni 

Pakemplung telah diakui sebagai warisan budaya takbenda, menunjukkan 

dinamika fungsional yang kompleks di tengah perubahan zaman. Seni ini 

juga berfungsi sebagai media komunikasi, baik antarmanusia maupun 

antara manusia dengan kekuatan spiritual. Nilai-nilai budaya, sejarah 

lokal, serta harapan kebersamaan disebarkan melalui struktur 

pertunjukan dan kawih yang terkandung di dalamnya.  



152 
 

 

Namun demikian, fungsi hiburan semakin dominan dalam praktik 

kontemporer. Seni Pakemplung yang dulunya berperan penting dalam 

ritus sakral seperti Nyukakeun Nyai, kini cenderung tampil sebagai hiburan 

insidental dalam berbagai acara seremonial. Pergeseran ini merupakan 

respons terhadap arus modernisasi, sekaligus bentuk adaptasi agar 

kesenian tersebut tetap dapat hidup. Meski demikian, perubahan ini 

membawa risiko reduksi terhadap makna spiritual dan keterikatan 

komunal yang dahulu sangat kuat. 

Fungsi pengesahan pranata sosial dan religius, yang dulunya 

sangat menonjol, kini mengalami pelunturan. Jika dahulu Seni Pakemplung 

menjadi unsur penting dalam melegitimasi struktur sosial serta ritual 

religius tahunan seperti rasul taun, kini fungsi tersebut cenderung bersifat 

simbolik semata. Transformasi nilai-nilai tradisional masyarakat 

menyebabkan kesenian ini lebih sering hadir sebagai artefak budaya yang 

dikenang, bukan sebagai praktik sosial yang hidup dan aktif. 

Adapun perubahan fungsi-fungsi tersebut tidak dapat dilepaskan 

dari berbagai faktor, baik yang berasal dari dalam komunitas maupun 

dari luar. Secara internal, perubahan dipengaruhi oleh pergeseran 

persepsi pelaku seni yang kini lebih menekankan aspek hiburan 

ketimbang makna sakral. Minimnya regenerasi juga menjadi masalah 



153 
 

 

serius, terutama karena rendahnya minat generasi muda yang lebih 

terpapar pada hiburan digital dan budaya populer. Sifat konservatif Seni 

Pakemplung yang sangat terikat pada konteks ritual juga menjadi kendala 

dalam memperluas ruang kreatifnya. 

Di sisi eksternal, dominasi media hiburan modern dan globalisasi 

budaya menyebabkan Seni Pakemplung kurang mendapatkan ruang di 

tengah masyarakat yang semakin pragmatis. Ketiadaan intervensi konkret 

dari pemerintah serta minimnya dukungan kebijakan pelestarian turut 

memperparah situasi. Selain itu, perubahan struktur sosial dan ekonomi 

masyarakat, seperti pola mata pencarian, tingkat pendidikan, dan 

orientasi nilai, menjadikan Seni Pakemplung semakin terpinggirkan. 

Kurangnya eksposur di media arus utama juga memperlemah daya 

jangkau dan kebanggaan masyarakat terhadap kesenian ini. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Seni Pakemplung di 

masyarakat Tegal Bungur menunjukkan dinamika fungsional yang 

kompleks di tengah perubahan sosial dan budaya. Fungsi estetika dan 

komunikasi tetap bertahan sebagai sarana transmisi nilai dan sejarah, 

namun fungsi hiburan kini lebih dominan sebagai bentuk adaptasi 

terhadap modernisasi, yang berisiko mereduksi makna spiritual dan 

komunal aslinya. Sementara itu, fungsi pengesahan pranata sosial dan 



154 
 

 

religius mengalami pelunturan dan cenderung bersifat simbolik. 

Perubahan ini dipengaruhi oleh berbagai faktor internal, seperti 

pergeseran persepsi pelaku seni, minimnya regenerasi, dan keterikatan 

pada konteks ritual, serta faktor eksternal seperti dominasi budaya 

populer, kurangnya dukungan pemerintah, dan perubahan struktur sosial 

ekonomi masyarakat. Oleh karena itu, pelestarian Seni Pakemplung 

memerlukan pendekatan yang adaptif, partisipatif, dan kontekstual agar 

tetap relevan dan berkelanjutan di masa kini dan mendatang. 

 

4.2. Saran 

Berdasarkan temuan dan kesimpulan di atas, penelitian ini 

memberikan sejumlah saran yang ditujukan kepada berbagai pihak yang 

memiliki keterkaitan dengan pelestarian dan pengembangan Seni 

Pakemplung, diantaranya: 

1. Bagi komunitas pelaku seni dan masyarakat Tegal Bungur, penting 

untuk melakukan revitalisasi makna dan konteks pertunjukan. 

Meskipun fungsi ritual telah banyak bergeser, pemahaman tentang 

nilai-nilai filosofis dan spiritual yang terkandung dalam Seni 

Pakemplung perlu terus ditanamkan, khususnya kepada generasi 



155 
 

 

muda. Hal ini dapat dilakukan melalui narasi yang kontekstual dan 

mudah dipahami, tanpa menghilangkan esensi tradisionalnya. 

2. Inovasi adaptif juga perlu didorong agar Seni Pakemplung tetap 

relevan di tengah masyarakat yang dinamis. Bentuk inovasi ini 

dapat berupa eksplorasi musikal dan visual, perubahan format 

pertunjukan, atau kolaborasi dengan genre musik lainnya, 

termasuk pemanfaatan media digital sebagai alat dokumentasi dan 

promosi. Selain itu, upaya regenerasi harus dilakukan melalui 

pendekatan kreatif dan partisipatif, seperti pelatihan informal, 

festival seni anak muda, atau integrasi dalam kurikulum 

pendidikan lokal. 

3. Pengembangan potensi ekonomi Seni Pakemplung juga menjadi 

strategi penting agar kesenian ini memiliki keberlanjutan finansial. 

Pertunjukan berbayar, penjualan produk budaya, atau pengemasan 

dalam bentuk wisata budaya dapat menjadi alternatif untuk 

meningkatkan nilai ekonomisnya tanpa harus mengorbankan nilai 

budaya yang terkandung di dalamnya. 

4. Pemerintah dan lembaga kebudayaan juga memiliki peran penting 

dalam pelestarian ini. Diperlukan kebijakan pelestarian yang 

konkret dan berkelanjutan, bukan hanya dalam bentuk penetapan 



156 
 

 

sebagai Warisan Budaya Takbenda, tetapi juga melalui dukungan 

fasilitas, pembiayaan, dan promosi. Pengintegrasian Seni 

Pakemplung ke dalam pendidikan formal maupun nonformal di 

tingkat lokal akan membantu membangun kesadaran dan 

kebanggaan terhadap warisan budaya daerah. Selain itu, 

peningkatan eksposur di media, baik televisi, platform digital, 

maupun festival budaya, perlu difasilitasi secara aktif. Ketersediaan 

dokumentasi visual dan audio yang berkualitas tinggi juga sangat 

penting dalam mendukung upaya ini. 

5. Penyediaan ruang latihan atau sanggar seni yang memadai akan 

menjadi infrastruktur dasar yang dapat menunjang kegiatan 

pelestarian dan pengembangan Seni Pakemplung secara optimal. 

Dengan adanya ruang tersebut, komunitas seni dapat memiliki 

tempat yang layak untuk berlatih, berekspresi, dan melakukan 

regenerasi secara berkelanjutan. 

6. Bagi peneliti selanjutnya, pendekatan interdisipliner dapat 

memperluas wawasan dalam memahami dinamika perubahan 

fungsi seni Pakemplung, misalnya dengan melibatkan perspektif 

sosiologi, ekonomi kreatif, antropologi digital, atau studi media. 

Kajian komparatif dengan seni tradisi lainnya yang mengalami 



157 
 

 

tantangan serupa atau yang telah berhasil melakukan adaptasi 

terhadap modernisasi juga sangat bermanfaat dalam menemukan 

strategi pelestarian yang efektif. Pendekatan penelitian aksi (action 

research) di mana peneliti terlibat langsung dalam proses revitalisasi 

bersama komunitas juga direkomendasikan, karena dapat 

menghasilkan solusi praktis dan berdaya guna tinggi. Selain itu, 

upaya dokumentasi mendalam, baik dalam bentuk transkripsi 

tradisi lisan, notasi musikal, maupun analisis gerak tari, perlu terus 

dilakukan untuk menciptakan arsip budaya yang komprehensif. 

7. Melalui implementasi berbagai saran tersebut, diharapkan Seni 

Pakemplung tidak hanya bertahan sebagai warisan budaya yang 

dikenang, tetapi juga tumbuh menjadi bentuk ekspresi budaya 

yang hidup, adaptif, dan relevan. Kesenian ini diharapkan dapat 

terus menjadi jembatan antara masa lalu dan masa kini, antara 

tradisi dan modernitas, yang memperkaya identitas budaya 

masyarakat Tegal Bungur secara berkelanjutan.  




