BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Gending Karesmén merupakan salah satu sajian teater rakyat yang ada di
Jawa Barat. Istilah Gending Karesmén sendiri sempat mengalami perubahan. Di
awal keberadaannya istilah yang digunakan, yakni tunil Sunda. Walaupun begitu,
sajian teater rakyat ini memiliki identitas tersendiri. Affandie mendefinisikan
Gending Karesmén sebagai teater (drama atau tunil) yang di dalam pergelarannya
diiringi oleh gending dan dialognya yang dinyanyikan (Affandie, 1977, p. 27). Untuk
membedakan antara Sekar Catur, Drama Swara, dan Gending Karesmén, Suparli
memberikan pernyataan bahwa salah satu identitas yang mencirikan pertunjukan
itu dapat disebut dengan Gending Karesmén adalah penggunaan tata panggung
sebagai representasi naskah yang dibawakan (Windyagiri & Saleh, 2024).
Gending Karesmén disajikan dalam bentuk yang cukup kompleks. Perpaduan
antara, musik, drama, dan rupa menawarkan penyampaian pesan estetik yang
beragam. Ketiga cabang seni tersebut berkelindan dan merangkai satu komunikasi
yang multi persepsi. Sebagai bentuk teater rakyat, Gending Karesmén memiliki
konsep pergelaran yang bersumber dari konsep dan gagasan lokal Sunda.
Meskipun bentuk sajiannya ada kesamaan dengan jenis kesenian lain, seperti
drama musikal, Gending Karesmén sama halnya dengan karya seni lainnya,

bersifat individual sesuai seniman yang menggarapnya.



Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul — yang mulai dari
sekarang disingkat menjadi GKSKJRJ — dipilih sebagai objek material pada
penelitian ini. Gending Karesmén ini merupakan karya kolektif sastrawan Sunda,
Wahyu Wibisana, dan seniman Karawitan Sunda, Mang Koko. Mengawali
bentuknya dari sebuah naskah (karya sastra), Gending Karesmén ini ditafsir dan
digarap bersama. Cerita Si Kabayan yang diangkat pada Gending Karesmén ini,
mengetengahkan nilai filosofis kehidupan, yang bertumpu pada karakter Si
Kabayan. Karakter lugu dan humoris yang dimiliki oleh Kabayan dinarasikan
sehingga dapat menjadi naskah Gending Karesmén. Setiap Gending Karesmeén
memiliki ciri khasnya tersendiri. Kekhasan tersebut secara tidak langsung
menggambarkan paradigma, gagasan, dan cara garap senimannya. Si Kabayan
Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana menampakan identitas itu. Wibisana
menegaskan terkait naskah-naskah Gending Karesmen yang disusunnya. Lagu-
lagu yang digunakan dalam Gending Karesménnya berasal dari lagu yang sudah
ada, seperti lagu-lagu dari Tembang Sunda dan Kawih, atapun yang memang
sengaja disusun untuk keperluan garap Gending Karesmén (Wibisana, 1977, p.
60).

Penelitian ini memiliki posisinya tersendiri di antara hasil penelitian terkait
yang sudah dilakukan sebelumnya. Penelitian dengan objek Gending Karesmén
telah dilakukan oleh Tatang Abdulah dengan judul Gending Karesmén: Teater
Tradisional Menak di Priangan 1904-1942. Gending Karesmén pada dasarnya
tidak lepas dari peningkatan dari perpaduan Karawitan Sunda dengan seni-seni

lainnya (Abdulah et al., 2013, p. 306). Pernyataan ini, menjadi landasan yang



kuat bahwa musik (Karawitan Sunda) menjadi teks pijakan terselenggaranya satu
sajian Geding Karesmén. Selanjutnya, penelitian Rahimakumulloh meneliti
naskah Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul dari perspektif bahasa.
Penelitiannya diberi judul Pendidikan Karakter Dalam Naskah GKSKJRJ Karya
Wahyu Wibisana (Kajian Struktur dan Psikosastra). Tiga poin temuan yang
dinarasikan pada penelitian ini, yaitu struktur naratif, struktur dramatik, dan
psikosastra. Tiga uraian temuan tersebut memunculkan nilai pendidikan karakter
yang ditemukan sebanyak 12 nilai (Sanjani, 2015, p. 185). Penelitian ini memiliki
sudut pandang yang berbeda. IImu bahasa menjadi pisau utama, sedangkan tulisan
yang peneliti kembangkan mengacu pada sudut pandang komunikasi estetik yang
terjadi pada satu sajian Gending Karesmén.

Gending Karesmén bukan hanya menyoal sajian teater rakyat saja, akan
tetapi bentuknya multi tekstual. Di balik suguhannya, komunikasi antar teks
terjadi. Musik dengan naskah, musik dengan rupa, musik dengan peran, dan musik
dengan musik. Jaeni mengetengahkan persoalan komunikasi estetik ini dalam
penelitiannya yang berjudul Komunikasi Estetik dalam Seni Pertunjukan Teater
Rakyat Sandiwara Cirebon. Temuan penelitian ini menyatakan bahwa komunikasi
estetik seni pertunjukan teater rakyat sandiwara Cirebon akan selalu berkelindan
berdasarkan pandangan dunia, kepercayaan, dan nilai-nilai yang hidup dalam
masyarakat bersangkutan (Jaeni, 2012b, p. 167). Pernyataan tersebut meyakinkan
bahwa proses komunikasi tidak akan terlepas dengan konteks budayanya.
Begitupun dengan komunikasi estetik antar teks yang terjadi di dalam GKSKJRJ.

Seluruh teks saling mempengaruhi dan memiliki peran yang menyokong



terbentuknya sajian yang utuh. Pengaruh daya garap seniman pun amat
berpengaruh. Seniman sebagai makhluk berbudaya membawa nilai untuk turut
berpartisipasi dalam proses komunikasi.

Sesuai dengan nama keseniannya, gending menjadi kata pertama yang
disebutkan di dalam Gending Karesmén. Hal tersebut menyiratkan bahwa gending
menjadi identitas unggulan jenis teater rakyat ini. Sejalan dengan itu Abdullah
menyatakan bahwa Gending Karesmén berasal dari kata gending yang berarti
lalaguan (berbagai jenis lagu). Karesmen berarti karesmian (keindahan), yaitu
keindahan lalaguan/tembang (nyanyian) yang diiringi oleh gamelan (instrumen)
(Abdulah et al., 2013). Gending dalam GKSKJRJ digarap oleh maestro pembaharu
Karawitan Sunda, yakni Mang Koko. Sejauh ini, penelitian terkait Mang Koko
dan karyanya telah diteliti oleh Tardi Ruswandi (Ruswandi, 1995, 1997, 2007,
2016, 2017, 2020, 2021) dan Rasita Satriana (Satriana, 2016; Satriana et al., 2014,
2015). Dua peneliti ini, lebih fokus pada menelisik sosok Mang Koko dan karya
lagunya. Belum secara spesifik membahas dan melakukan tinjauan khusus terkait
jenis karya Mang Koko lainnya, seperti Gending Karesmén. Tidak seperti lagu
bentuk berjudul, karya Mang Koko satu ini merupakan karya kolektif. Maka dari
itu, proses analisisnya pun akan berbeda. Walaupun dari budaya yang sama, dua
seniman yang terlibat dalam penyusunan Gending Karesmén ini saling
menyumbangkan ide dan memberikan tawaran warna latar sosial-budaya yang

berbeda.



Sejumlah penelitian terdahulu yang sudah diuraikan di atas, menunjukan dan
memastikan posisi penelitian ini memiliki wilayahnya tersendiri (novelty).
GKSKJRJ merupakan objek penelitian yang sempat digunakan di penelitian
sebelumnya. Namun, paradigma dan pendekatan yang digunakan pada penelitian
ini berbeda. Tujuan dari penelitian ini adalah mengungkap komunikasi estetik yang
terjadi di dalam GKSKJRJ. Komunikasi estetik adalah pertukaran nilai-nilai yang
dimaknai oleh para peserta komunikasi (seniman dan publiknya) (Jaeni, 2012a, p.
185). Kajian berpijak pada satu data utama, yakni video dokumentasi pergelaran
GKSKJRJ yang dikoleksi oleh salah satu sutradara, yang bernama Engkos
Warnika. Dengan memilih satu objek fisik tersebut, kiranya teknik analis konten
menjadi pilihan yang tepat untuk digunakan. Pasalnya, data tersebut sudah
dibingkai dan dibungkus dalam satu media digital. Hal ini berpengaruh terhadap
proses membaca komunikasi estetik yang terjadi pada Gending Karesmén
tersebut. Asosiasi mampu mengendalikan “input sensual yang tidak teratur”
sehingga menjadi satu kesatuan konsep, pemahaman yang mempunyai kesatuan
koheren sebagai hasil usaha dalam memaknai sebuah pertunjukan (Santosa, 2011,
p. 136).

Intertekstualitas dalam Gending Karesmen Si Kabayan Jeung Raja Jimbul
tampak jelas melalui kehadiran beragam teks budaya yang saling menyerap dan
men-transformasi satu sama lain dalam satu kesatuan pertunjukan. Cerita rakyat
Si Kabayan, nyanyian Kawih dan Tembang Sunda, pola gerak dramatik, tata
busana tradisional, hingga simbol visual khas Budaya Sunda bukanlah unsur-unsur

yang berdiri sendiri, melainkan saling berjalin dan membentuk jaringan makna



baru. Setiap teks adalah mosaik dari kutipan-kutipan, setiap teks merupakan
penyerapan dan transformasi dari teks-teks lain (Kristeva et al., 2024). Dalam
konteks Gending Karesmeén, semua elemen tersebut tidak hanya tampil
bersamaan, tetapi juga saling memberi makna dan membentuk struktur dramatik
yang hidup dan dialogis. Pertunjukan ini tidak hanya menjadi karya seni, tetapi
juga medan intertekstual yang menyuarakan kembali identitas dan nilai Budaya
Sunda melalui proses penciptaan ulang atas berbagai teks budaya yang telah ada.

Interaksi teks yang terjadi di dalam sajian GKSKJRJ memiliki identitasnya
tersendiri sesuai dengan tujuan dan fungsi yang telah ditentukan. Hal ini yang
menjadi minat utama peneliti untuk menelusuri lebih dalam komunikasi estetik
seperti apa yang terjadi. Diketahui bahwa sebuah sajian pertunjukan memiliki
informasi yang multi lapis. Kiranya, lapisan tersebut saling berinteraksi dan
berkomunikasi untuk mewujud menjadi satu sajian pertunjukan. Mengungkap
identitas dari Gending Karesmén ini, menjadi langkah awal menelisik proses
komunikasi estetik yang terjadi. Kegiatan analisis konten yang fokus membuka
tabir baru arah dan konsep komunikasi antar teks dalam pertunjukan ini.
Pernyataan tersebut merupakan urgensi penelitian ini perlu dilakukan. Observasi
pada tataran apresiasi belum dapat menggali nilai-nilai tersebut. Komunikasi
estetik memberikan tawaran konsep dan cara pandang untuk mengungkap dialog
intertertekstual yang terjadi pada GKSKJRJ.

Dalam pertunjukan Gending Karesmén, terdapat sejumlah teks yang saling
berinteraksi dan membentuk satu kesatuan estetik. Teks-teks ini tidak hanya

berupa naskah dramatik atau lisan (dialog), tetapi juga mencakup Karawitan



Sunda sebagai teks musikal, gerak sebagai teks dramatik tubuh, tata pentas dan
properti sebagai teks visual ruang, tata cahaya sebagai teks atmosferik, dan busana
serta rias wajah sebagai teks simbolik visual. Masing-masing teks memiliki logika
ekspresinya sendiri, namun saling bergantung dalam menyampaikan makna
pertunjukan secara utuh. Dominasi Karawitan Sunda sebagai teks utama
memperlihatkan bahwa musik tidak hanya mengiringi, tetapi juga mengarahkan
emosi, membentuk transisi antar adegan, serta menjadi medium komunikasi antar
elemen lainnya. Oleh karena itu, untuk memahami bagaimana pertunjukan
Gending Karesmén membangun maknanya, penting untuk menelusuri relasi antar
teks tersebut dalam bingkai komunikasi estetik, terutama bagaimana musik
berperan sebagai penghubung dan penanda utama dalam keseluruhan pertunjukan.
Penelusuran ini akan menguatkan kontribusi kajian terhadap pemahaman seni
pertunjukan tradisional Sunda dalam perspektif intertekstualitas dan estetika

pertunjukan.

B. Rumusan Masalah

Seluruh teks yang terlibat dalam Gending Karesmén Si Kabayan Jeung
Raja Jimbul saling berinteraksi membentuk satu sajian yang utuh. Setiap teks
memiliki posisi pentingnya masing-masing dalam memberikan kontribusinya
pada pertunjukan Gending Karesmén. Namun, musik (Karawitan Sunda)
memiliki peran vital dalam pertunjukan Gending Karesmén. Secara tidak
langsung, dialog yang terjadi antar teks dalam Gending Karesmén melakukan

komunikasi estetik. Berpijak pada uraian latar belakang sebelumnya, maka dapat



dituliskan dua rumusan masalah penelitian berikut.

1. Bagaimana struktur musik dan dramatik yang digarap dalam pertunjukan
Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana
dan Mang Koko?

2. Bagaimana korelasi musik, drama, dan tata rupa dalam pertunjukan Gending
Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana dan Mang

Koko?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan pertanyaan penelitian yang telah dirumuskan, penelitian ini
memiliki tujuan yang selaras dengan hal tersebut. Berikut merupakan tujuan dari
penelitian ini.

1. Mengidentifikasi struktur musik dan dramatik yang digarap dalam pertunjukan
Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana
dan Mang Koko.

2. Menganalisis korelasi musik, drama, dan tata rupa dalam pertunjukan Gending
Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana dan Mang

Koko.

D. Manfaat Penelitian

Penelitian mengenai hubungan intertekstual yang terjalin di dalam
GKSKJRJ merupakan kajian seni yang mencoba mengungkap korelasi antar
cabang seni di dalam satu sajian pertunjukan seni. Walaupun Karawitan Sunda

memiliki peran dominan dalam pertunjukan tersebut, namun kiranya teks



(cabang seni) lain merupakan satu bagian yang tidak dapat terpisahkan dalam

sebuah pertunjukan. Kegiatan kajian tersebut, tentunya memiliki manfaat bagi

teoretis dan praktis. Berikut diuraikan manfaat penelitian ini.

1.

Manfaat Teoretis

Manfaat teoretis penelitian ini adalah menambah dan memperkaya literatur
berkenaan dengan hubungan antar teks yang terjadi dalam pertunjukan
teater rakyat; dalam hal ini adalah Gending Karesmeén. Selain itu,
memperluas ragam kajian seni yang berfokus pada hubungan intertekstual
yang terjadi pada seni pertunjukan.

Manfaat Praksis

Peneliti

Memperkaya referensi dan cara pandang penelitian terkait pertunjukan
Gending Karesmén, sehingga dapat menjadi pijakan peneliti selanjutnya.
Objek/subjek yang diteliti

Temuan penelitian ini, menjadi data penting untuk melengkapi dan
memperjelas hubungan intertekstual yang terjadi di dalam pertunjukan
Gending Karesmén. Struktur, bentuk, dan hubungan antar teks yang
ditemukan bermanfaat sebagai acuan penting untuk kembali memperjelas
posisi musik (Karawitan Sunda) dalam pertunjukan Gending Karesmén.
Seniman

Bagi seniman, hasil dari penelitian ini dapat memperluas pengetahuan dan
menawarkan paradigma lain dalam mengapresiasi seni pertunjukan

Gending Karesmén.



d. Masyarakat
Membuka paradigma masyarakat mengenai aktivitas di balik pertunjukan

yang sebenarnya menarik untuk diketahui.

E. Telaah Pustaka

1. Gending Karesmén, Teater Tradisional Menak di Priangan 1904-1942

Artikel ilmiah ini ditulis oleh Tatang Abdulah, 1. Syarief Hidayat, A.
Sobana Hardjasaputra, dan Jakob Sumardjo yang diterbitkan pada Jurnal Panggung
dalam volume 23, nomor 3, tahun 2013. Penelitian ini mengetengahkan Gending
Karesmén berjudul Si Kabayan Jeung Raja Jimbul sebagai objek kajian. Tentunya,
objek penelitian Gending Karesmén bukan pertama kalinya untuk diteliti. Ada
beberapa penelitian yang serupa yang telah menyelidiki Gending Karesmén dari
sudut pandang yang beragam. Salah satunya tulisan Tatang Abdulah berjudul
Gending Karesmén: Teater Tradisional Menak di Priangan 1904-1942. Penelitian
ini melakukan analisis terkait perkembangan Gending Karesmén di Priangan, yang
berpusat di Kota Bandung, dengan rentang tahun 1904-1942. Metode penelitian
yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan sejarah. Asal usul Gending
Karesmén diuraikan melalui telusuran kepustakaan yang menyebut dan membahas
terkait atau menyinggung teater tradisional Jawa Barat satu ini. Mulai
kemunculannya sebagai tunil Sunda hingga menjadi Gending Karesmén yang
digarap Raden Machyar Angga Kusumadinata pada tahun 1935, bentuk sajiannya
menyesuaikan dengan kepentingan dan cara garap senimannya. Di akhir tulisannya,
Abdulah memberi pernyataan bahwa Gending Karesmén pada dasarnya tidak lepas

dari peningkatan dari perpaduan Karawitan Sunda dengan seni-seni lainnya

10



(Abdulah dkk., 2013, hlm. 306). Sehingga pernyataan ini, menjadi landasan yang
kuat bahwa musik (Karawitan Sunda) menjadi teks pijakan terselenggaranya satu

sajian geding Karesmén.

Tulisan Abdulah tersebut memberikan kontribusi penting pada penelitian
yang sedang dilakukan oleh peneliti. Pertama, penelitian tersebut memberikan
banyak data terkait perkembangan Gending Karesmén di Tatar Sunda. Telusuran
sejarah yang dilakukannya menyuguhkan pernyataan yang tajam dan dapat
dipertanggung jawabkan kesahihannya. Data tersebut menjadi rujukan penting
dalam membahas bentuk sajian Gending Karesmén. Persamaan yang nampak pada
Gending Karesmén dahulu dan sekarang, salah satunya adalah peran Karawitan
Sunda yang menjadi pijakan terselanggaranya teater rakyat ini. Kedua, bentuk
perkembangan Gending Karesmén yang diuraikan pada penelitian Abdulah menjadi
gambaran jelas bahwa setiap Gending Karesmén memiliki identitasnya tersendiri
sesuai dengan siapa seniman yang menggarap. Kiranya, hal tersebut benar.
GKSKJRJ yang ditinjau pada penelitian ini pun, identitasnya tidak terlepas dari
pengaruh Wahyu Wibisana sebagai penulis naskah dan Mang Koko sebagai
penggarap gending. Dua poin tersebut menjadi penguat sekaligus pelengkap data

terkait kajian Gending Karesmén yang dilakukan saat ini.

Bila melihat objek kajian secara umum nampak ada kesamaan, yakni
menelisik sajian teater rakyat berbentuk Gending Karesmén. Rentang waktu yang
dituliskan dalam tulisan Abdulah memperjelas bahwa sejarah dipilih sebagai
pendekatan penelitiannya. Berbeda dengan pendekatan dalam tulisannya, penelitian

ini menggunakan pendekatan fenomenologi. Objek kajian yang diteliti pun lebih

11



fokus pada sajian Gending Karesmén berjudul Si Kabayan Jeung Raja Jimbul. Data
yang telah terkumpul akan dianalisis menggunakan teknik analisis konten.
Penelitian ini pun bertujuan mengungkap komunikasi estetik antar teks yang terjadi
pada GKSKJRJ. Musik (Karawitan Sunda), teater, dan rupa merupakan teks yang
memiliki posisi penting pada sajian ini. Tampaknya jelas, bahwa penelitian ini
berbeda dengan penelitian Abdulah. Sudut pandang dan paradigma yang berbeda

merupakan ciri jelas perbedaan penelitian.

2. Pendidikan Karakter Dalam Naskah GKSKJR.J Karya Wahyu Wibisana (Kajian
Struktur dan Psikosastra)

Penelitian ini ditulis Sanjani Rahimakumulloh dan diterbitkan pada Jurnal
Lokabasa dalam volume 6, nomor 2, tahun 2015. Penelitian Rahimakumulloh
memiliki objek kajian yang serupa. Namun, objek kajian Gending Karesmén yang
dikaji oleh Rahumakumulloh lebih fokus pada naskah Gending Karesmén. Sub
judul memperjelas penelitian ini fokus pada kajian struktur dan psikosastra. Metode
penelitian yang dipilih adalah kualitatif menggunakan pendekatan studi kasus
dengan fokus pada analisis konten. Temuan penelitian ini, berpijak pada studi
dokumentasi naskah dengan kacamata ilmu bahasa yang dikaitkan dengan
pendidikan karakter. Ada tiga poin temuan yang dinarasikan pada penelitian ini,
yaitu struktur naratif, struktur dramatik, dan psikosastra. Tiga uraian temuan
tersebut memunculkan nilai pendidikan karakter yang ditemukan sebanyak 12 nilai
(Sanjani, 2015, hlm. 185). Penelitian ini memiliki sudut pandang yang berbeda.

Ilmu bahasa menjadi pisau utama, sedangkan tulisan yang peneliti kembangkan

12



mengacu pada sudut pandang komunikasi estetik yang terjadi pada satu sajian

Gending Karesmén.

Penelitian Rahimakumulloh menyuguhkan data yang menarik dan dapat
menjadi rujukan penting untuk membahas terkait struktur dan bentuk Gending
Karesmén yang dibaca dari naskah. Salah satunya adalah struktur dramatik.
Struktur dramatik dalam naskah GKSKJRJ meliputi prolog yang dicantumkan
dalam naskah, dialognya berjumlah 182 dialog, tidak terdapat babak, hanya adegan
yang berjumlah 12 adegan, naskah ini memiliki 22 wawancang, lalu terdapat 1
solilokui, serta tidak ditemukan epilog dan aside. Sastra lagu yang terdapat dalam
naskah ini sebanyak 3 bentuk. Uraian data tersebut penting dijadikan sebagai
pijakan dalam melakukan analisis musikal Gending Karesmén. Kiranya, kelindan
naskah dengan musik amat erat kaitannya dan memiliki dialog komunikasi
tersendiri. Sememangnya, naskah menjadi pijakan dalam proses garap melodi lagu
dan gending. Namun, tafsiran penggarap gending terkait penyusunan unsur-unsur

musikal belum ditelusuri lebih lanjut.

Melihat judul Gending Karesmén yang dipilih adalah sama, yakni Si
Kabayan Jeung Raja Jimbul. Membaca judul penelitian Rahimakumulloh sudah
jelas arah kajiannya lebih pada telusuran unsur yang berkenaan dengan lingkup
ilmu bahasa. Sedangkan, kajian yang dilakukan penelitian kali ini, berfokus pada
penelusuran struktur musikal, struktur dramatik, dan teks-konteks pada pertunjukan
yang terjadi di antara teks dalam Gending Karesmén. Pendekatan yang digunakan
pun berbeda, Rahimakumulloh memilih studi kasus, sedangkan peneliti memilih

fenomenologi untuk menaungi dan memberikan arah jelas penelitian. Komunikasi

13



estetik antar teks yang terjadi pada GKSKJRJ merupakan fenomena menarik. Di
samping sajian ini merupakan hasil ekranisasi naskah, cara para seniman
menggarap pun menambah keragaman yang penting untuk ditafsirkan. Teknik
analisis konten digunakan pada kedua penelitian. Namun, khusus penelitian ini,
data utama yang digunakan dalam proses analisis, yakni manuskrip musik Gending
Karesmén yang ditulis oleh Mang Koko. Dengan mengacu pada data tersebut,

kiranya proses komunikasi estetik antar teks dapat teruraikan secara lebih jelas.

3. Guntur Galunggung Song, Text and Symbolic Meaning Review

Artikel ilmiah ini ditulis oleh Abizar Algifari Saiful dan Yudi Sukmayadi
dan diterbitkan oleh Jurnal Dewaruci dalam volume 18, nomor 2, tahun 2023.
Gending Karesmén merupakan karya kolektif antara dua seniman, yaitu Wahyu
Wibisana dan Mang Koko. Pelibatan antara sastra dan musik (Karawitan Sunda)
bukan hal baru untuk dibahas. Berdasar pada telusuran literatur yang telah
dilakukan, kedua teks tersebut terkadang sulit untuk dipisahkan, apalagi bila sudah
menjadi sebuah karya seni. Tidak hanya menyoal siapa mengiringi apa, tetapi sudah
menjadi satu keutuhan yang memiliki keistimewaannya tersendiri. Penelitian Saiful
berjudul Guntur Galunggung Song: Text and Symbolic Meaning Review
mengetengahkan pernyataan tersebut. Diketahui sama dengan GKSKJRJ, lagu
Guntur Galunggung merupakan karya kolektif antara Wahyu Wibisana (penulis
lirik lagu) dan Mang Koko (komposer). Sastra dan musik (Karawitan Sunda)
meleburkan diri menjadi satu sajian seni, yaitu Kawih. Kualiatif menjadi pilihan

dari metode penelitian ini. Mengacu pada data manuskrip musik dan data audio,

14



penelitian ini menetapkan analisis konten untuk mengungkap hubungan antar teks,

dalam hal ini musik dan lirik lagu.

Temuan dari penelitian ini adalah gramatika musikal yang ditelusuri secara
deskripsi mendalam dari setiap unsur musikal yang digunakan pada lagu Guntur
Galunggung. Mulai dari struktur, bentuk, susunan garap melodi, hingga korelasi
tafsir antara lirik lagu dengan garap gending, dibahas dalam penelitian ini. Satu
pernyataan yang penting untuk diungkapkan, yakni dalam proses garap lagu, kedua
seniman memiliki peran yang berbeda, dan ini memunculkan keragaman tafsir.
Latar sosial-budaya yang dimiliki oleh kedua seniman tersebut amat berpengaruh
terhadap proses garap. Hal tersebut menjadi poin penting yang dapat dijadikan
sebagai paradigma dasar ketika menatap sebuah pertunjukan Gending Karesmén.
Apalagi unsur teks yang disajikan dalam Gending Karesmén lebih banyak
dibandingkan dengan lagu, membuat bentuk kesenian ini lebih kompleks lapis
gramatikanya. Kiranya, proses mengungkap gramatika musikal pada penelitian
Saiful dapat menjadi pilihan menarik untuk mengungkap hubungan antara musik

(Karawitan Sunda) dengan naskah (dialog).

Penelitian Saiful menganalisis lagu Guntur Galunggung untuk mengungkap
gramatika musik dan hubungan antara musik-sastra (lirik lagu). Melihat dua unsur
tersebut, kiranya bersinggungan dengan penelitian Gending Karesmén kali ini.
Pasalnya, dua unsur teks tersebut dinampak pula dalam garapan GKSKJRJ.
Perbedaannya, Gending Karesmén memiliki kompleksitas komunikasi teks yang
lebih beragam. Dalam kajian yang peneliti lakukan, tidak berfokus pada

mengungkap gramatika musikal pada gending yang digunakan dalam Gending

15



Karesmén. Namun, lebih pada bagaimana komunikasi (dialog) yang terjalin di
antara teks yang bertebaran dalam pertunjukan, di antaranya musik dengan naskah,
musik dengan peran, peran dengan naskah, dan naskah dengan tata panggung.
Telaah gramatika masih diperlukan, hanya saja tujuan aktivitas tersebut difokuskan
untuk menajamkan dan memperkuat pernyataan korelasi tafsir musik terhadap teks

lain.

4. Komunikasi Estetik dalam Seni Pertunjukan Teater Rakyat Sandiwara Cirebon
Artikel ilmiah ini ditulis oleh Jaeni dan diterbitkan oleh Jurnal Panggung

dalam volume 22, nomor 2, tahun 2012. Dalam penelitian ini, akan diungkap
komunikasi estetik antar teks yang terjadi pada pertunjukan GKSKJRJ. Komunikasi
estetik telah menjadi subjek penelitian sedari dulu. Penelitian Jaeni berjudul
Komunikasi Estetik dalam Seni Pertunjukan Teater Rakyat Sandiwara Cirebon
menerangkan dan menguraikan proses terjadinya komunikasi estetik dalam sebuah
pertunjukan teater rakyat. pertunjukan sandiwara Cirebon, sebuah bentuk seni
pertunjukan teater rakyat yang mengandung nilai-nilai estetik dan sosial-budaya.
Melalui pendekatan etnografi komunikasi, penelitian kualitatif ini mengamati
pertunjukan sandiwara sebagai peristiwa komunikasi antara masyarakat di desa
Cangkring, Plered, Cirebon. Hasilnya menunjukkan bahwa estetika sandiwara
Cirebon mencerminkan ekspresi dan refleksi pandangan dunia, kepercayaan, dan
nilai-nilai sosial budaya masyarakat lokal. Komunikasi estetik dalam pertunjukan

sandiwara Cirebon melibatkan relasi nilai-nilai estetik antara seniman dan

16



publiknya, serta memiliki fungsi komunikasi ekspresif dan ritual dalam interaksi

sosial budaya.

Artikel ini menyoroti esensi fundamental dari komunikasi estetik dalam
pertunjukan sandiwara Cirebon, menggali peran ekspresi serta simbol-simbol yang
menjelma dalam konteks budaya yang melingkupinya. Eksplorasi ini dilakukan
melalui pendekatan etnografi yang mengungkapkan bahwa nilai-nilai estetika yang
terpancar dalam sandiwara Cirebon bukan sekadar representasi artistik, melainkan
cerminan nyata dari kehidupan sosial dan budaya masyarakat setempat. Menyelami
aspek ini, artikel ini membawa kontribusi dalam memahami kedalaman komunikasi
visual dan artistik yang tersemat dalam seni pertunjukan, memperluas pengetahuan
tentang kekayaan budaya yang terus dijaga dan diperkaya melalui sandiwara
Cirebon. Selain merumuskan esensi dari nilai-nilai estetika dalam pertunjukan
sandiwara Cirebon, artikel ini juga menawarkan pandangan teoretis dan praktis
yang berharga. Dengan mendasarkan diri pada penelitian etnografis, artikel ini
memberikan gagasan konseptual yang bisa menjadi landasan bagi pengembangan
konsep komunikasi estetik yang lebih luas dalam seni pertunjukan. Sementara itu,
rekomendasi praktisnya membawa kontribusi dalam menginspirasi upaya-upaya
untuk meningkatkan kreativitas seni pertunjukan, memberikan pandangan yang
lebih mendalam bagi praktisi dan peneliti yang ingin menggali serta memperkaya

ekspresi estetika dalam konteks seni sandiwara Cirebon.

Dari penelitian sebelumnya tentang komunikasi estetik dalam seni
pertunjukan sandiwara Cirebon, dapat diperoleh pemahaman mendalam tentang

pentingnya relasi nilai-nilai estetik dalam konteks budaya lokal. Analisis dari artikel

17



Jaeni memberikan wawasan tentang bagaimana ekspresi dan simbol dalam
pertunjukan teater rakyat mencerminkan pandangan dunia serta nilai sosial budaya
masyarakatnya. Pendekatan etnografi dalam penelitian tersebut memperlihatkan
bahwa estetika dalam sandiwara Cirebon bukan hanya representasi seni semata,
tetapi juga cerminan nyata dari kehidupan masyarakatnya. Kontribusi dari
penelitian ini dapat menjadi landasan penting dalam memahami komunikasi estetik
dalam konteks seni pertunjukan, memperkaya gagasan tentang kekayaan budaya
yang terus dijaga dan dikembangkan melalui seni sandiwara Cirebon. Artikel ini
juga menawarkan gagasan konseptual yang bisa diterapkan untuk memperluas
pemahaman komunikasi estetik dalam seni pertunjukan secara lebih umum, serta
memberikan rekomendasi praktis yang dapat menginspirasi peningkatan kreativitas
dalam seni sandiwara Cirebon. Integrasi temuan dari penelitian tentang komunikasi
estetik dalam seni pertunjukan dapat memberikan pemahaman yang mendalam
tentang ekspresi estetika dalam konteks seni GKSKJRJ, memperkaya wawasan
tentang nilai-nilai estetik dan relasi antar teks dalam karya seni musik tradisional

Sunda.

5. Karawitan Sunda Gaya Mang Koko dan Pengaruhnya Terhadap Perkembangan
Karawitan Sunda

Disertasi ini disusun oleh Rasita Satriana yang diterbitkan Universitas

Gadjah Mada pada tahun 2016. Satriana telah mengangkat Karawitan Sunda gaya

Mang Koko sebagai fokus utama dalam penelitian identitas musikal. Analisis

mendalam terhadap gaya karawitan ini tidak hanya mencerminkan perhatian yang

18



mendalam terhadap warisan Budaya Sunda, tetapi juga menunjukkan upaya nyata
dalam menjaga dan memelihara dokumen pemikiran serta artefak yang terkait
dengan kreativitas dalam dunia Karawitan Sunda. Mang Koko, sebagai figur
seniman yang unik, bukan hanya menciptakan karya-karya yang memperkaya dunia
pendidikan, namun juga memberikan warna yang khas dalam panggung
pertunjukan. Keberlanjutan dalam menggunakan konsep wanda anyar sebagai
landasan modifikasi karawitan tradisional yang dilakukan Mang Koko sejak era
awal Kanca Indihiang pada tahun 1946 hingga puncak kreativitasnya dalam
gamelan wanda anyar pada tahun 1985, menjadi pendorong bagi akumulasi
kreativitasnya yang kemudian membentuk sebuah gaya karawitan yang
independen. Eksistensi Mang Koko dalam membaurkan konsep wanda anyar ke
dalam struktur Karawitan Sunda tak hanya menjadi bukti perjalanan kreatif yang
berkesinambungan, tetapi juga menjadi titik tolak penting dalam evolusi gaya seni
musik tradisional Sunda. Transformasi yang dilakukannya selama bertahun-tahun
tidak hanya menandai inovasi, tetapi juga menegaskan pentingnya eksplorasi
terhadap elemen-elemen tradisional yang kemudian digabungkan dengan sentuhan
modern, menciptakan sebuah identitas musikal yang unik dan otonom dalam dunia

Karawitan Sunda.

Mang Koko memadukan unsur-unsur karawitan, musik Barat dan teknologi,
dengan pilihan medium yang tidak digarap oleh seniman lain, sehingga wujud
kekaryaannya muncul sebagai genre baru dalam khasanah Karawitan Sunda.
Karena kebedaannya, berdasarkan pada teori gaya seni dari Supanggah kekaryaan

Mang Koko dalam Karawitan Sunda dapat disimpulkan sebagai salah satu gaya seni

19



yang hidup dan berkembang dalam Karawitan Sunda. Indikator gaya seni yang
ditemukan dalam kekaryaan Mang Koko, meliputi: 1) Merupakan perkembangan
dari Karawitan Sunda tradisi; 2) Kekaryaan Mang Koko memiliki kekhususan baik
dari segi struktur kompositoris maupun garap, yang berbeda dengan Karawitan
Sunda tradisi; 3) Karawitan Sunda gaya Mang Koko yang dirintis sejak tahun 1946,
sampai penelitian ini selesai dilakukan (tahun 2015) masih terus hidup dan
berkembang dalam khasanah Karawitan Sunda; 4) Konsep Karawitan Sunda wanda
anyar Mang Koko menjadi rujukan proses penciptaan karya seni para seniman

pasca Mang Koko.

Data ini memberikan landasan penting yang dapat mendukung penelitian
mengenai GKSKJRJ. Fokus pada eksistensi Mang Koko sebagai seniman kreatif
menyoroti pentingnya evolusi dalam Karawitan Sunda. Transformasi karawitan
tradisional menjadi gaya yang independen mencerminkan inovasi dan eksplorasi
yang terjadi dalam dunia seni musik tradisional Sunda. Pendekatan Mang Koko
dalam menggabungkan unsur-unsur karawitan, musik Barat, dan teknologi
membentuk genre baru dalam khasanah Karawitan Sunda, menunjukkan relevansi
penelitian terhadap interaksi antara sastra dan musik dalam menciptakan karya seni
yang utuh. Selain itu, konsep wanda anyar yang menjadi landasan modifikasi
karawitan tradisional menjadi penting sebagai rujukan bagi penciptaan karya seni
bagi seniman-seniman masa depan dalam konteks yang lebih luas dari karya-karya

Mang Koko.

20



Judul, Penulis,

Penerbit Metode | Pendekatan Hasil Kontribusi Persamaan Perbedaan
Tatang Abdulah dalam | Penelitian ini Menelusuri Pendekatan
tulisannya menganalisis | memberikan aktivitas teater dan teknik
perkembangan  Gending | gambaran garis rakyat (Gending | analisis yang
Karesmén di Priangan, | sejarah yang jelas | Karesmén) yang | digunakan
khususnya di Kota | asal-usul ada di Jawa berbeda.

1. Gending Bandung, antara tahun | terbentuknya Barat (Sunda).
Karesmén. Teater 1904-1942 . .dengan Gending .
Tra disioneil metode  kualitatif ‘ dan | Karesmén di Tatar
Menak di pende'k.atan' . sejarah: Sunda (Jawa
Priangan 1904- Penelitian ini menelusuri | Barat).
1942; Tatang asal ’usul . Gending
Ab d11’1ah L o o Karesmen dqu tgnll Sugda
Syarie fI-’Ii dayat Kualitatif |  Historis hingga ’rnen_]adl G?ndzng
A Sobana ’ Karesmén yang digarap
Hardjasaputra oleh Raden Maghyar
dan Jakob ’ Angga Kusumadinata
Sumardjo; Jurnal pada t'ahun 1935. Abdulah
Panggung’ menyimpulkan bahwa
Gending Karesmén
merupakan hasil
perpaduan Karawitan
Sunda  dengan seni
lainnya, menjadikan
musik sebagai elemen

dasar dalam penyajiannya.

21




2. Pendidikan
Karakter Dalam
Naskah
GKSKJRJ Karya
Wahyu Wibisana
(Kajian Struktur
dan Psikosastra);
Sanjani
Rahimakumulloh;
Jurnal Lokabasa

Kualitatif

Studi Kasus

Penelitian ini memiliki
objek kajian yang lebih

fokus  pada  naskah
Gending Karesmen.
Penelitian ini
menggunakan metode
kualitatif dengan
pendekatan studi kasus,
menganalisis konten
naskah untuk
mengidentifikasi  nilai-

nilai pendidikan karakter.
Temuan utama penelitian
ini  mencakup analisis
struktur naratif, struktur
dramatik, dan psikosastra,
yang mengungkap 12 nilai
pendidikan karakter.
Struktur dramatik dalam
naskah tersebut meliputi
prolog, 182 dialog, 12
adegan, 22 wawancang, 1
solilokui, dan 3 bentuk
sastra lagu, namun tidak
terdapat babak, epilog,
dan aside.

Penelitian ini
menyuguhkan

hasil analisis yang
mendalam terkait
aspek sastra yang
digunakan dalam

GKSKJRJ.

Objek yang
dikaji sama,
yakni GKSKJRJ

Tujuan
pendekatan
penelitian
berbeda.

dan

22




3. Guntur
Galunggung
Song, Text and
Symbolic
Meaning Review;
Abizar Algifari
Saiful dan Yudi
Sukmayadi;
Jurnal Dewaruci

Kualitatif

Studi Kasus

Penelitian ini mengkaji
lagu Guntur Galunggung
karya kolektif Wahyu
Wibisana dan  Mang
Koko, yang merupakan
perpaduan  sastra dan
musik  Sunda. Metode
kualitatif dengan analisis
konten digunakan untuk
meneliti hubungan antara
musik dan lirik lagu
berdasarkan  manuskrip
musik dan data audio.
Temuan penelitian ini
mencakup analisis
struktur, bentuk, susunan
melodi, serta korelasi
tafsir antara lirik dan
musik, mengungkap peran
berbeda  dari  kedua
seniman dalam proses
penciptaan lagu. Latar
sosial-budaya  seniman
sangat mempengaruhi
proses  ini,  menjadi
paradigma penting dalam
memahami kompleksitas

Menjelaskan
implementasi
proses analisis
musikal dalam
konteks lagu-lagu
karya Mang Koko
yang dapat
diimplementasikan
dalam penelitian.

Karya musik
yang dianalisis
masih berkaitan
dengan
kreativitas
maestro
Karawitan
Sunda,
Koko.

Mang

Pendekatan
dan bentuk
karya yang
dianalisis
berbeda.

23




gramatika
Karesmen.

Gending

4. Komunikasi
Estetik dalam
Seni Pertunjukan
Teater Rakyat
Sandiwara
Cirebon; Jaeni;
Jurnal Panggung

Kualitatif

Penelitian ini menjelaskan
proses komunikasi estetik
dalam pertunjukan teater
rakyat di desa Cangkring,

Plered, Cirebon,
menggunakan pendekatan
etnografi komunikasi.
Hasil penelitian
menunjukkan bahwa
estetika sandiwara
Cirebon  mencerminkan
pandangan dunia,

kepercayaan, dan nilai-
nilai sosial  budaya
masyarakat lokal, serta
berfungsi sebagai
komunikasi ekspresif dan
ritual.  Penelitian  ini
memberikan wawasan
tentang relasi nilai-nilai
estetik antara seniman dan
publik, serta menawarkan
gagasan konseptual dan
rekomendasi praktis untuk
memperkaya ekspresi

Memberikan
contoh konkret
fenomena
komunikasi estetik
yang terjadi dalam
teater rakyat.

Mengetengahkan
fenomena
komunikasi
estetik dalam
teater rakya.

Bentuk teater
rakyat  yang
menjadi objek
penelitian
berbeda.

24




5. Karawitan
Sunda Gaya
Mang Koko dan
Pengaruhnya
Terhadap
Perkembangan
Karawitan Sunda;
Rasita Satriana;
Universitas
Gadjah Mada

Kualitatif

Studi Kasus

estetika  dalam  seni

pertunjukan.

Penelitian Satriana | Menjelaskan Meneliti  karya | Penelitian
tentang Karawitan Sunda | secara terperinci | musik yang | lebih berfokus
gaya Mang Koko | identitas musikal | disusun oleh | pada satu
menyoroti identitas | yang dimiliki oleh | Mang Koko. bentuk karya
musikal dan  warisan | Mang Koko. teater

Budaya Sunda yang dijaga
serta dipelihara melalui
karya-karya Mang Koko.
Mang Koko menciptakan
gaya karawitan  yang
independen dengan
memadukan konsep
wanda anyar, musik Barat,
dan teknologi,
menghasilkan inovasi
yang memperkaya
Karawitan Sunda dari
1946 hingga 1985. Karya
Mang Koko, yang berbeda
dari Karawitan Sunda
tradisional, tetap hidup
dan berkembang hingga
sekarang, menjadi rujukan

bagi seniman-seniman
berikutnya. Berdasarkan
teori gaya seni dari

(GKSKJRJ).

25




Supanggah,  kekaryaan
Mang  Koko  diakui
sebagai gaya seni yang
hidup dan berkembang
dalam Karawitan Sunda.

26




F. Tinjauan Teori

1. Struktur dan Bentuk Musikal sebagai Landasan Kreativitas

Menurut Waridi, istilah struktur dalam konteks karawitan Jawa memiliki dua
pengertian. Pertama, struktur diartikan sebagai susunan kalimat-kalimat lagu yang
membentuk sebuah gending. Kedua, struktur dimaknai sebagai penyusunan
bagian-bagian dalam komposisi musikal sebuah gending (Waridi, 2008). Dalam
penelitian ini, istilah struktur komposisi merujuk pada pengertian kedua menurut
Waridi, yaitu penyusunan bagian-bagian dalam komposisi musikal suatu gending.
Sebagai sebuah bentuk teater rakyat yang menggabungkan musik, naskah, dan seni
peran, Gending Karesmén memiliki struktur yang khas, yang terbentuk dari
pengorganisasian elemen-elemen musik seperti melodi, irama, dan harmoni yang
disusun sedemikian rupa untuk menciptakan kesatuan yang utuh. Struktur ini, yang
sesuai dengan pengertian kedua Waridi, mengatur bagaimana bagian-bagian
musikal — seperti gamelan dan vokal (dialog yang dinyanyikan) — berinteraksi

untuk membentuk narasi yang koheren dan memperkuat pesan estetik.

Dalam GKSKJRJ, musik tidak hanya berfungsi sebagai pengiring, tetapi juga
memainkan peran sentral dalam menyampaikan alur cerita dan karakter. Struktur
komposisi musikalnya tidak hanya mencakup bagian-bagian seperti pembukaan
(prolog), bagian utama (adegan), dan penutupan (epilog), tetapi juga bagaimana
masing-masing bagian ini disusun agar seimbang, dengan dinamika musik yang
saling mendukung antara Karawitan Sunda dan naskah. Hal ini menciptakan

lapisan komunikasi estetik yang memperkaya pengalaman penonton dalam

27



mengapresiasi hubungan antara musik dan cerita yang berkembang dalam

pertunjukan.

Dalam konteks penelitian GKSKJRJ, pandangan Arnold Schoenberg
mengenai bentuk musik sebagai hasil dari pengorganisasian suara dalam waktu
sangat relevan dengan cara struktur musik disusun dalam Gending Karesmén.
Schoenberg berpendapat bahwa bentuk musikal terbentuk melalui transformasi
dan pembangunan yang terorganisir dengan aturan tertentu, baik dalam hal melodi,
harmoni, maupun ritme (Schoenberg, 1978). Dalam Gending Karesmén, terutama
pada Si Kabayan Jeung Raja Jimbul, bentuk musikal juga berkembang melalui
transformasi elemen-elemen musik yang sesuai dengan perubahan emosi dan

karakter dalam cerita.

Sebagai contoh, perubahan dalam melodi, ritme, dan harmoni dalam Gending
Karesmén menciptakan dinamika yang bersesuaian dengan alur cerita yang
diangkat di setiap adegannya. Saat adegan berubah, seperti dari suasana humoris
menjadi dramatis, musik yang mengiringi juga mengalami transformasi dalam
tempo dan harmoni, sejalan dengan konsep Schoenberg tentang proses
transformasi dalam bentuk musik. Hal ini membantu menciptakan kesatuan dan
kesinambungan dalam pertunjukan, sehingga penonton dapat merasakan
perjalanan emosional karakter, serta memperkuat narasi yang sedang berlangsung.
Selain itu, Schoenberg menganggap bahwa bentuk musikal bukanlah sesuatu yang
statis, tetapi berkembang melalui pembangunan ide musikal yang terorganisir.
Dalam Gending Karesmén, pembentukan bentuk musik juga mengikuti pola yang

berkembang secara organik, seiring dengan perubahan dalam struktur narasi.

28



Musik tidak hanya berfungsi sebagai latar belakang, tetapi turut mengembangkan
cerita melalui proses pembangunan musikal yang mendukung pergeseran suasana
dan karakter. Dengan demikian, pendekatan Schoenberg tentang bentuk musik
yang dibangun melalui transformasi dan organisasi waktu sangat relevan dalam
menganalisis bagaimana musik dalam Gending Karesmén berperan untuk
mengarahkan, memperkaya, dan memperdalam pemahaman penonton terhadap

cerita yang disampaikan.

2. Komunikasi Estetik Sebagai Fenomena Pertunjukan

GKSKJRJ merupakan karya kolektif seni pertunjukan yang disusun oleh
sastrawan Wahyu Wibisana (naskah) dan maestro Karawitan Sunda Mang Koko
(gending). Diketahui bahwa Gending Karesmén adalah salah satu jenis teater rakyat
Sunda yang terdiri dari empat teks utama, di antaranya musik (Karawitan Sunda),
teater, sastra, dan rupa. Berbeda dengan teater rakyat yang lain, Gending Karesmén
memosisikan musik (gending) sebagai ciri khas utama. Walaupun berpijak pada
salah satu karya sastra (naskah), garap Karawitan Sunda memiliki porsi yang lebih
banyak mempengaruhi jalannya pertunjukan. Salah satunya adalah dialog. Gending
Karesmén menggunakan dialog yang dinyanyikan (bermelodi). Dengan demikian,
orang yang memerankan setiap tokohnya perlu memiliki kepekaan musikal yang

ideal dan juga memiliki kemampuan berperan yang baik.

Dari gambaran yang diketengahkan tersebut, setiap teks yang terlibat dalam

pembentukan Gending Karesmén mengalami aktivitas komunikasi estetik. Unsur-

29



unsur tekstual yang berasal dari musik (Karawitan Sunda), teater, sastra, dan rupa,
melebur menjadi satu, saling berdialog membentuk satu pewujudan baru. Skema
komunikasi antar teks yang terjadi dalam Gending Karesmén berangkat dari
pernyataan yang diungkapkan oleh Jaeni dan Chandrasekhar tentang komunikasi
estetik. Dijelaskan bahwa komunikasi estetik merupakan sebuah peristiwa
komunikasi dalam seni pertunjukan yang di dalamnya terdapat relasi harmonis
nilai-nilai estetik (tekstual dan kontekstual) sebagai pesan bermakna antara seniman
dengan publiknya (Chandrasekhar, 1987; Jaeni, 2012, p. 173, 2023). Beranjak dari
definisi tersebut, kiranya Gending Karesmén sebagai seni pertunjukan mengalami
itu. Kompleksitas teks yang digunakan dalam pertunjukan, menciptakan

komunikasi estetik antar teks.

Santosa menyatakan bahwa aliran sistem teks terjadi dalam domain yang
saling mengisi, bukan domain yang sama sekali tidak berhubungan dan sama sekali
terpisah; persinggungan itulah yang menyebabkan setiap sistem dapat memperkaya
sistem lain (Santosa, 2011, p. 97). Pernyataan dari Santosa mengenai aliran sistem
teks yang saling berhubungan memiliki relevansi yang kuat dengan pertunjukan
teater rakyat seperti Gending Karesmeén, khususnya dalam konteks pertunjukan
seperti Si Kabayan Jeung Raja Jimbul. Pertunjukan ini bukan hanya tentang cerita
atau simbol-simbol yang berdiri sendiri, tetapi juga tentang interaksi kompleks
antara berbagai sistem teks yang saling memperkaya satu sama lain. Pertunjukan Si
Kabayan Jeung Raja Jimbul dalam Gending Karesmén adalah hasil kolaborasi
antara elemen-elemen berbeda seperti musik, gerakan, dialog, dan cerita. Setiap

elemen ini dapat dianggap sebagai sistem teks yang memiliki area persinggungan

30



di mana mereka saling memperkaya dan memberi makna satu sama lain. Musik
yang mengiringi adegan, gerakan tari, serta dialog antara karakter-karakternya
membentuk suatu keseimbangan yang memperkaya interpretasi dari masing-

masing sistem teks.

Pernyataan Santosa menyoroti pentingnya persinggungan antara sistem-
sistem tersebut. Dalam konteks pertunjukan Gending Karesmén, persinggungan ini
menggambarkan bagaimana setiap sistem teks saling mempengaruhi, memberikan
lapisan makna yang lebih dalam terhadap cerita yang disampaikan. Misalnya,
musik yang diiringi pertunjukan tidak hanya sekadar pendukung, tetapi juga sebuah
sistem teks yang berinteraksi dengan cerita dan gerakan untuk menciptakan suasana
dan memperkaya pengalaman penonton. Hal ini mengilustrasikan bagaimana
pertunjukan Gending Karesmén ini menjadi kompleks dengan adanya interaksi
yang harmonis antara berbagai sistem teks. Dalam keseluruhan pertunjukan, setiap
elemen bukanlah entitas terpisah, tetapi saling bersinggungan, membentuk jalinan
yang memperkaya dan melengkapi satu sama lain untuk memberikan pengalaman

teater rakyat yang kaya dan mendalam bagi penontonnya.

Dalam setiap pertunjukan Gending Karesmén, kompleksitas bukan hanya
terletak pada harmoni musik atau gerakan tari, tetapi juga dalam interaksi antara
berbagai teks yang saling berhubungan. Gending Karesmén, sebagai bagian dari
warisan teater rakyat, tidak hanya menyajikan sebuah cerita atau musik semata,
tetapi juga menciptakan jaringan kompleks dari teks-teks yang saling
mempengaruhi satu sama lain. Hal ini memberikan ruang bagi interpretasi yang

unik dan perubahan makna yang dinamis setiap kali pertunjukan dilakukan, sesuai

31



dengan pemahaman dan konteks individu yang berbeda. Pernyataan yang
dikemukakan oleh Santosa tentang hubungan antar teks sebagai jaringan yang
berinteraksi memiliki relevansi yang kuat dengan pertunjukan Gending Karesmén.
Dalam konteks ini, setiap pertunjukan Gending Karesmén dapat dilihat sebagai satu
teks yang terhubung dengan teks-teks lainnya, baik itu pertunjukan yang telah ada
sebelumnya atau referensi dari karya-karya lain yang menjadi bagian dari warisan
budaya yang sama. Konsep ini menggambarkan bahwa Gending Karesmén tidaklah
statis; mereka terlibat dalam suatu dinamika di mana interpretasi, pembaruan,
pengurangan, atau penambahan elemen-elemen tertentu dapat terjadi sesuai dengan
makna yang hidup pada saat pemberi makna mencari pemahaman tentang

pertunjukan tersebut. Hal ini sejalan dengan pernyataan Santosa berikut.

Kaitan antara satu teks dengan lainnya seperti jaringan yang berinteraksi
sehingga suatu teks dapat “mengontrol” sistem teks yang terdahulu. Bahkan
sering pula suatu teks memperbarui, menambah, mengurangi, atau
menghilangkan teks lain sesuai dengan makna yang “hidup” pada saat
pemberi makna mencari pemahaman tentang teks tersebut (Santosa, 2005, p.
115).

Penggunaan teori komunikasi estetik menjadi sangat penting dalam mengkaji
seni pertunjukan Gending Karesmén karena teori ini memberikan kerangka kerja
yang mendalam untuk memahami interaksi kompleks antara elemen-elemen
estetika dalam pertunjukan. Dalam konteks Gending Karesmén, teori ini membantu
dalam menganalisis bagaimana elemen-elemen seperti musik, gerakan, kostum, dan
narasi saling berinteraksi untuk menciptakan sebuah pengalaman estetis yang unik.
Penggunaan teori komunikasi estetik memungkinkan pemahaman yang lebih dalam
tentang bagaimana setiap elemen ini tidak hanya berdiri sendiri, tetapi saling

berhubungan dalam membentuk keseluruhan pertunjukan. Selain itu, teori

32



komunikasi estetik juga memungkinkan peneliti atau pengamat untuk
mengeksplorasi makna-makna yang muncul dari pengalaman estetis tersebut.
Dalam Gending Karesmén, aspek emosional, psikologis, dan sosial dari
pengalaman seni pertunjukan ini dapat dipelajari melalui pendekatan ini. Hal ini
membuka ruang bagi pemahaman yang lebih luas tentang bagaimana seni
pertunjukan seperti Gending Karesmén tidak hanya memengaruhi emosi dan
persepsi individu, tetapi juga bagaimana pengalaman estetis ini memberi kontribusi
terhadap dinamika budaya dan sosial masyarakat yang membawanya. Dengan
demikian, teori komunikasi estetik menjadi alat penting untuk memahami dan
mengapresiasi kedalaman dan kompleksitas seni pertunjukan seperti Gending

Karesmén dalam konteks budaya dan komunikasi.

3. Interaksionisme Simbolik Sebagai Proses Pembacaan Teks Pertunjukan
Suatu kode budaya, termasuk bahasa, adalah sistem makna yang kompleks
dan padat, yang dihasilkan oleh sejumlah konotasi dan sigifikansi yang tidak
terbatas. Ini berarti bahwa kode-kode tersebut dapat dibaca dengan bermacam-
macam cara, dengan penekanan berbeda, dan juga dengan daya kritis yang lebih
atau kurang atau terpisah dari pikiran. Secara ringkas, pembacaan produk budaya
adalah aktivitas penafsiran (Wolff, 1993, p. 97). Pernyataan tentang kompleksitas
kode budaya dan aktivitas penafsiran sangat relevan dengan proses terbentuknya
teater rakyat Gending Karesmén. Pertunjukan teater rakyat seperti Gending
Karesmén tidaklah sekadar sekumpulan elemen yang terpisah, melainkan

merupakan representasi dari kompleksitas budaya dalam sistem makna yang kaya.

33



Dalam konteks ini, elemen-elemen seperti musik, gerakan tari, kostum, dan cerita
dalam Gending Karesmén merupakan bagian dari suatu kode budaya yang padat

dengan konotasi dan signifikasi yang bervariasi.

Setiap aspek dalam Gending Karesmén membawa konstruksi makna yang
kompleks. Musik, misalnya, tidak hanya mengiringi pertunjukan, tetapi juga
memiliki konotasi dan makna yang dalam, yang dapat diinterpretasikan dengan
berbagai cara. Begitu pula dengan gerakan tari atau dialog yang saling melengkapi
dalam pertunjukan ini. Proses pembentukan teater rakyat Gending Karesmén
melibatkan pengaturan, pengembangan, dan penggabungan dari berbagai elemen
ini untuk membentuk suatu keseluruhan yang membawa banyak konotasi dan
signifikasi. Lebih lanjut, pernyataan tersebut menggambarkan bahwa pembacaan
produk budaya melalui aktivitas penafsiran merupakan proses yang terus-menerus
berubah. Begitu pula dengan teater rakyat Gending Karesmén, yang tidak statis
dalam maknanya. Interpretasi atas pertunjukan ini bisa bervariasi tergantung pada
pengalaman, konteks, dan pemahaman individu yang menontonnya. Artinya, setiap
penonton memiliki kebebasan untuk membaca Gending Karesmén dengan cara
yang berbeda, menekankan aspek yang berbeda pula dalam proses penafsiran.
Dalam keseluruhan, pernyataan ini memberikan wawasan tentang betapa
kompleksnya proses terbentuknya teater rakyat Gending Karesmén sebagai
representasi dari kode budaya yang kaya akan makna. Interpretasi yang beragam,
daya kritis individu, dan dinamika perubahan dalam penafsiran adalah bagian
integral dari proses terbentuknya dan penontonan Gending Karesmén sebagai

bagian dari seni pertunjukan.

34



Interaksionisme simbolik menekankan pada agensi dan kreativitas manusia
yang menonjolkan bagaimana individu menciptakan dan menciptakan kembali
dunia sosial mereka melalui penggunaan dan manipulasi simbol dalam interaksi
bersama dengan aktor-aktor sosial lainnya secara dinamis dan tak terbatas (Adade,
2019, p. 17). Blumer mencatat bahwa istilah “interaksi simbolik™ tentu saja
mengacu pada karakter interaksi yang unik dan khas seperti yang terjadi di antara
manusia (interaksi sosial). Manusia menafsirkan atau mendefinisikan tindakan satu
sama lain melalui tanggapan mereka yang tidak dibuat secara langsung terhadap
tindakan satu sama lain, melainkan berdasarkan makna yang mereka lampirkan
pada tindakan tersebut. Dengan demikian, interaksi manusia dimediasi oleh

penggunaan simbol, interpretasi, atau memastikan makna dari tindakan satu sama

lain (Blumer, 1969, p. 180; Denzin, 1992, p. 135).

Dalam konteks teater rakyat, seperti Gending Karesmén, teori
interaksionisme simbolik dapat memberikan wawasan yang menarik tentang
bagaimana masyarakat membangun dan mempertahankan makna-makna budaya
melalui interaksi simbolis. Gending Karesmén merupakan bagian dari tradisi teater
rakyat Jawa yang memiliki banyak simbol, baik dalam musik, gerakan, kostum, dan
cerita yang disampaikan. Dalam pandangan interaksionisme simbolik, pertunjukan
Gending Karesmeén tidak hanya menjadi sekadar pertunjukan teater, tetapi menjadi
panggung di mana simbol-simbol budaya dan makna-makna sosial terus dibangun
dan direproduksi. Setiap gerakan, setiap melodi, setiap kostum dalam Gending
Karesmén dapat dianggap sebagai simbol-simbol yang diberikan makna oleh

masyarakat yang terlibat dalam pertunjukan. Penonton, pemain, dan pembuat

35



Gending Karesmén saling berinteraksi untuk menciptakan dan menginterpretasikan

makna dari setiap simbol yang ada di dalamnya.

Teori interaksionisme simbolik menyoroti peran aktif penonton dan pemain
dalam memelihara dan menciptakan tradisi teater rakyat seperti Gending Karesmén.
Dalam konteks ini, penelitian menggunakan pendekatan ini untuk menggali
bagaimana setiap elemen pertunjukan — baik musik, gerakan, kostum, atau cerita —
menciptakan simbol-simbol budaya yang diberi makna oleh interaksi sosial.
Penonton bukan sekadar penerima pasif makna yang sudah ada; mereka aktif dalam
memberi interpretasi dan merumuskan makna baru melalui interaksi dengan para
pemain dan unsur-unsur pertunjukan. Melalui proses ini, peneliti dapat melihat
bagaimana makna-makna budaya tersebut terus dihasilkan, diinterpretasikan ulang,
dan dipertahankan. Pendekatan ini membuka jendela wawasan tentang bagaimana
tradisi teater rakyat bertahan dan berkembang, bukan hanya sebagai pertunjukan
semata, tetapi juga sebagai cerminan interaksi simbolis yang kompleks antara

individu, budaya, dan pertunjukan itu sendiri.

Pertunjukan Gending Karesmén merupakan sebuah perwujudan dari
multidimensi teks, menunjukkan kompleksitas dalam interaksi simbolik. Melalui
pendekatan apresiasi yang mendalam, interaksi ini dapat diungkapkan dalam
berbagai lapisan makna. Gending Karesmén sebagai seni pertunjukan mengandung
sejumlah besar informasi simbolik yang dimaksudkan untuk menyampaikan tujuan
dan makna tertentu kepada penonton. Naskah menjadi pondasi yang penting dalam
menetapkan arah dan signifikansi dari pertunjukan tersebut. Keseluruhan unsur

cerita yang terdapat dalam naskah berfungsi sebagai panduan utama dalam proses

36



interpretasi teks ini. Ketika penonton terlibat dalam pertunjukan Gending
Karesmén, mereka terlibat dalam proses interpretasi yang sangat dipengaruhi oleh
naskah. Naskah menjadi landasan untuk memahami tujuan dan pesan yang ingin
disampaikan oleh setiap elemen dalam pertunjukan tersebut. Penonton tidak hanya
menerima cerita yang disajikan, tetapi mereka juga berpartisipasi dalam
menciptakan makna baru melalui interaksi simbolis dengan karakter, musik,

gerakan, dan setiap aspek lain dari pertunjukan tersebut.

Kompleksitas Gending Karesmén melampaui sekadar simbol-simbolnya; ini
tercermin dalam interaksi erat antara setiap elemen cerita yang saling melengkapi.
Analisis interaksionisme simbolik menjadi kunci untuk memahami bagaimana
simbol-simbol ini diinterpretasikan, diperbanyak, dan dijaga oleh pelaku dan
penonton. Pendekatan ini memperdalam pemahaman terhadap proses di balik
pertunjukan Gending Karesmén, mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut
terus mengalami reinterpretasi dan penafsiran baru dalam perubahan budaya.
Ketika setiap bagian cerita berinteraksi dalam pertunjukan, mereka saling
memperkuat makna masing-masing. Analisis simbolik memungkinkan peneliti
untuk melihat bagaimana makna simbol-simbol tersebut tidak statis, melainkan
terbentuk ulang melalui interaksi aktif para pelaku dan penonton. Ini membuka
jendela wawasan tentang bagaimana simbol-simbol budaya dalam Gending
Karesmeén bertahan dan berubah seiring waktu, sesuai dengan perubahan budaya
yang terus berkembang. Dengan demikian, pendekatan ini bukan hanya tentang

memahami pertunjukan secara teoretis, tetapi juga tentang memahami perannya

37



dalam menghidupkan, menginterpretasikan, dan merespons dinamika budaya yang

terus berubah.

4. Kreativitas Sebagai Daya Alih Wahana Garap

Gending Karesmén adalah hasil kolaborasi antara dua seniman, Wahyu
Wibisana dan Mang Koko. Kolaborasi ini tidak hanya menciptakan pertunjukan,
tetapi juga menciptakan identitas baru yang muncul dari proses kreatif mereka.
Wahyu Wibisana dan Mang Koko membawa ke dalam kolaborasi mereka latar
belakang pengetahuan, pengalaman, dan kekayaan budaya yang unik, yang menjadi
fondasi kreativitas mereka. Setiap seniman membawa ke dalam pertunjukan
Gending Karesmén perspektif dan pemahaman yang berbeda. Mang Koko
membawa pengalaman dan pengetahuan yang lebih mendalam tentang aspek musik
atau komposisi, sementara Wahyu Wibisana dapat menyumbangkan pemahaman
mendalam tentang gerakan atau pengalaman teater rakyat yang luas. Kolaborasi ini
menciptakan ruang bagi ide-ide yang saling melengkapi dan memperkaya satu sama

lain, membentuk identitas baru dalam Gending Karesmén.

Proses kolaborasi ini juga menjadi cerminan dari prinsip-prinsip
interaksionisme simbolik. Seperti yang diajukan oleh teori tersebut, interaksi antara
dua seniman ini merupakan perpaduan simbol-simbol budaya, penafsiran, dan
pengalaman yang saling membentuk makna baru dalam karya mereka. Dalam
Gending Karesmén, proses kreatif bukan hanya tentang penyatuan dua individu,

tetapi juga tentang penyatuan gagasan, simbol-simbol, dan pemahaman yang

38



mereka miliki. Melalui keterlibatan dan kolaborasi antara Wahyu Wibisana dan
Mang Koko, Gending Karesmén bukan hanya sekadar pertunjukan, tetapi juga
representasi dari kompleksitas dan kekayaan dari interaksi simbolis di antara
seniman-seniman yang berkontribusi. Ini menegaskan bahwa karya seni tidak
hanya tercipta dari satu perspektif, tetapi merupakan hasil dari pertukaran simbol-

simbol dan ide-ide yang beragam dari para pelaku kreatif.

Edensor menyebut kreativitas sebagai kualitas improvisasi yang hadir di
semua bentuk aktivitas budaya dan mengharuskan orang untuk beradaptasi,
seringkali secara tidak sadar terhadap keadaan tertentu (Edensor et al., 2009, p. 9).
Kreativitas berkaitan dengan gagasan, objek, pertunjukan, praktik, dan merupakan
urusan individu, lembaga, perusahaan, dan pemerintah, yang memiliki dimensi
spasial (Hawkins, 2017, p. 2). Secara umum, Gibbs menyebut kreativitas dapat
dipahami dalam tiga metafora. Pertama, berpikir adalah memahami. Mengacu pada
bagaimana informasi dirasakan, dikomunikasikan, dan dievaluasi. Kedua, berpikir
itu bergerak. Menggambarkan urutan tindakan mental, keadaan, digunakan untuk
mencapai tujuan tertentu. Ketiga, berpikir adalah manipulasi objek.
Menggambarkan bagaimana kita menemukan dan mengevaluasi ide-ide dan

menyatukannya untuk mencapai tujuan tertentu (Gibbs Jr, 2011, p. 113).

Dalam penelitian ini, teori kreativitas memberikan peranan yang cukup
penting. Gending Karesmén yang merupakan karya seni pertunjukan disusun
menggunakan kreativitas seniman sebagai landasan utama. Tanpa kreativitas,
Wahyu Wibisana dan Mang Koko tidak dapat menuangkan ide dan imajinasinya ke

dalam media pertunjukan (sastra, drama, dan Karawitan Sunda). Tiga hal yang

39



sudah Gibbs ungkapkan di atas — memahami, bergerak, dan manipulasi objek —
kiranya telah dilakukan oleh kedua seniman tersebut dalam menyusun Gending
Karesmén. Proses memahami dilakukan di kedua seniman. Wahyu Wibisana
mencoba mengkomunikasikan gagasan terkait nilai kehidupan Si Kabayan ke
dalam satu naskah Gending Karesmén yang diberi judul Si Kabayang Jeung Raja
Jimbul. Begitu juga dengan Mang Koko. Naskah yang telah sastrawan susun, ia
coba untuk membacanya terlebih dahulu, sebelum memaknainya dalam bentuk
gending (musik). Tidak hanya berlaku pada aktivitas pada diri masing-masing
seniman saja, komunikasi pun terjadi antar seniman. Proses memahami dilakukan

mereka secara dua arah (dinamis).

Bergerak adalah tahap selanjutnya. Tahapan ini berisi aktivitas penuangan
hasil tafsir (memahami). Setiap seniman menuangkan imajinasinya dalam media
yang dipilihnya. Dalam konteks Gending Karesmén, media yang digunakan bersifat
multiteks. Seperti halnya jenis teater rakyat yang lain, Gending Karesmén berdiri
karena dukungan dari berbagai media, yaitu musik (Karawitan Sunda), seni peran,
seni sastra, dan seni rupa. Namun perlu digaris bawahi, Karawitan Sunda dalam hal
ini memiliki peran yang dominan. Sesuai dengan nama kesenian tersebut, kata
“gending” diletakan di awal. Hal ini memiliki arti bahwa gending memegang peran
utama dalam sajian jenis teater rakyat ini. Wahyu Wibisana dan Mang Koko sebagai
kreator, bekerjasama membangun pertunjukan ini. Cara garap (penuangan)
menentukan bentuk dan warna sajian Gending Karesmén. Walaupun keduanya
berasal dari budaya yang sama (Sunda), garap dipengaruhi pula oleh kebiasaan,

pengalaman, proses membaca, dan proses memahami setiap seniman.

40



Tahap ketiga, yaitu manipulasi objek. Sememangnya, karya seni merupakan
permainan simbolik. Dalam menggarap Gending Karesmén, kedua seniman
bermain dengan simbolnya masing-masing. Naskah yang ditulis oleh Wahyu
Wibisana merupakan tahap pertama proses kekaryaan. Dari naskah tersebut,
dimaknai dan ditafsirkan kembali oleh Mang Koko maupun Wahyu Wibisana
sendiri, karena Gending Karesmén merupakan wahana baru. Penerjemahan setiap
tokoh pun memerlukan proses pemilihan yang ketat. Pasalnya, Gending Karesmén
membutuhkan pemeran yang multiketerampilan. Selain memiliki kemampuan
musikal (karawitan sekar) yang cakap, aktor tersebut dapat melakukan pemeranan
dengan baik. Seluruh tokoh dalam GKSKJRJ melakukan dialog dengan cara
menyanyikannya. Bila melihat kebiasaan cara garap Mang Koko, nyanyian dialog
tersebut disusun secara teliti setiap melodinya. Dari sini dapat dilihat bahwa cara

garap berperan menentukan arah manipulasi objek dari setiap seniman.

5. Dramaturgi sebagai Konsep Pembacaan Pertunjukan Multi Teks
Dramaturgi pada dasarnya merupakan kerangka konseptual yang berfungsi
untuk membaca struktur dan dinamika pertunjukan secara menyeluruh. Bukan
hanya terbatas pada teks dramatik atau naskah lakon, dramaturgi juga mencakup
keseluruhan aspek yang membentuk pementasan, mulai dari alur, karakter, hingga
elemen musik dan visual. Dengan demikian, dramaturgi dapat dipahami sebagai
alat untuk mengurai bagaimana berbagai elemen pertunjukan berinteraksi satu sama

lain dalam membangun pengalaman estetik penonton. Pemahaman dramaturgi ini

41



penting untuk menganalisis pertunjukan tradisi, di mana relasi antarunsur seringkali
tidak bersifat tunggal, melainkan membentuk suatu jaringan makna yang kompleks.

Salah satu model dramaturgi klasik yang banyak digunakan adalah teori
Freytag’s Pyramid, yang memetakan alur dramatik ke dalam lima tahap utama:
eksposisi, rising action, climax, falling action, dan denouement. Model ini
memberikan kerangka sistematis untuk memahami bagaimana sebuah cerita
dibangun melalui perkembangan konflik, puncak ketegangan, hingga penyelesaian.
Dalam konteks pertunjukan, teori ini membantu menelusuri struktur dramatik
secara lebih teratur sehingga peneliti dapat mengidentifikasi fungsi setiap adegan
dalam keseluruhan alur. Meskipun lahir dari tradisi teater Barat, pola ini tetap
relevan digunakan untuk membaca karya tradisi, termasuk pertunjukan Gending
Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul, dengan menyesuaikannya pada konteks
budaya lokal.

Meski demikian, dramaturgi tidak hanya terbatas pada pemetaan pola linear
semacam itu, melainkan juga mencakup proses komunikasi yang berlangsung di
dalam pertunjukan. Interaksi antara musik, dialog, gestur, serta elemen visual
panggung merupakan bagian penting dari pembentukan makna. Dalam seni
pertunjukan tradisi, khususnya, keterhubungan antarunsur lebih dominan daripada
pemisahan fungsi. Musik tidak sekadar mengiringi, melainkan mengatur tempo
dramatik, sementara tata rupa tidak sekadar memperindah, melainkan mempertegas
identitas budaya. Dengan melihat dramaturgi secara lebih luas, peneliti dapat
memahami pertunjukan sebagai sebuah jaringan tanda yang bekerja bersama untuk

menciptakan pengalaman estetik yang terpadu bagi penonton.

42



Pemahaman ini sejalan dengan gagasan Janek Szatkowski yang menegaskan
bahwa dramaturgi merupakan proses intertekstual. Szatkowski tidak memandang
dramaturgi hanya sebagai struktur cerita, tetapi sebagai interaksi berbagai medium
pertunjukan yang menghasilkan makna. Ia menyebut bahwa pertunjukan selalu
terdiri dari “multiple sign systems” yang saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan
(Szatkowski, 2019). Dengan demikian, dramaturgi menjadi cara untuk melihat
pertunjukan sebagai hasil negosiasi antara teks verbal, musik, visual, serta tindakan
aktor di atas panggung. Perspektif ini memberikan landasan kuat untuk meneliti
pertunjukan tradisi yang memang bersifat multi-teks, seperti GKSKJRJ.

Dari sudut pandang Szatkowski, dramaturgi dapat dipahami sebagai bentuk
praktik komunikasi estetik. Pertunjukan dipandang sebagai ruang di mana berbagai
teks saling berinteraksi untuk membangun pesan yang diterima penonton. Musik
menjadi teks audial, drama sebagai teks verbal dan gestural, sementara tata rupa
berfungsi sebagai teks visual. Seluruh elemen ini bukan bekerja secara terpisah,
melainkan membentuk jaringan komunikasi yang koheren. Dengan demikian,
dramaturgi tidak sekadar menganalisis struktur dramatik, tetapi juga bagaimana
makna estetis terbentuk melalui hubungan antarunsur pertunjukan. Hal ini sangat
relevan untuk menganalisis pertunjukan tradisi Sunda yang sarat simbol dan
ekspresi kolektif.

Dalam konteks penelitian ini, analisis dramaturgi terhadap GKSKIJRIJ
menjadi penting untuk menyingkap bagaimana musik, drama, dan tata rupa saling
mendukung dalam membangun alur dramatik. Musik berfungsi sebagai pengatur

ritme emosional, drama menyampaikan narasi dan karakter, sementara tata rupa

43



memperkuat suasana visual serta simbol budaya. Ketiganya membentuk kesatuan
dramatik yang tidak dapat dipisahkan, sehingga dramaturgi berperan sebagai
kerangka yang memungkinkan peneliti menelusuri interaksi tersebut. Dengan
menempatkan dramaturgi sebagai alat analisis, pertunjukan dapat dipahami bukan
hanya dari sisi cerita, tetapi juga dari integrasi elemen-elemen artistik yang
membentuk pengalaman estetik kolektif.

Oleh karena itu, dramaturgi dalam penelitian ini berfungsi sebagai konsep
pembacaan yang memungkinkan pemahaman lebih utuh mengenai pertunjukan
GKSKJRJ. Pertunjukan dipandang sebagai sistem multi-teks yang diikat dalam
komunikasi estetik intertekstual, sehingga setiap unsur — baik musik, drama,
maupun tata rupa — dapat dianalisis kontribusinya terhadap keseluruhan struktur
dramatik. Dengan perspektif ini, kajian tidak hanya menyingkap pola dramatik
tradisi Sunda, tetapi juga memperlihatkan cara interaksi antarunsur seni
pertunjukan membangun makna kultural. Hal ini menegaskan relevansi dramaturgi
sebagai pendekatan analisis interdisipliner yang mampu menjelaskan kekayaan

estetik pertunjukan tradisional.

44



Permasalahan:

Apresiasi pertunjukan yang masih pada
tataran menonton/menyaksikan (hiburan).

Pola interaksi dan makna antarteks dalam
pertunjukan GKSKJRJ

Kreativitas (Gibbs Jr, 2011)

Interaksionisme Simbolik

Komunikasi Estetis (Jaeni, 2012)

(Blummer 1969)

Studi Intertekstual dalam Pertunjukan
GKSKJRJ

Gambar 1. Kerangka pikir penelitian Studi Intertekstual dalam

Pertunjukan GKSKIJRIJ.

45




G. Metode Penelitian

1. Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
fenomenologi (Creswell, 2017). Konsep utama dari pendekatan fenomenologi
adalah mengidentifikasi tema-tema umum di antara pengalaman bersama dalam
kehidupan masyarakat untuk mengidentifikasi dan mendeskripsikan sebuah
fenomena. Peneliti melakukan wawancara mendalam dengan banyak individu
untuk menemukan tema umum dari individu-individu tersebut. Tujuan dari studi
fenomenologi adalah untuk mempelajari pengalaman yang dihayati dan dibagikan
dari sebuah kelompok untuk mengidentifikasi sebuah fenomena. Peneliti
mengumpulkan wawancara dari individu yang memiliki pengalaman yang sama

dan mengeksplorasi bagaimana partisipan mengalami peristiwa yang sama.

Empat prinsip utama dalam pendekatan fenomenologi, yaitu: (1) fokus pada
interpretasi audiens terhadap sesuatu. Fokusnya selalu pada apa arti sebuah
pengalaman atau peristiwa bagi audiens yang ditentukan secara ketat dan
bagaimana mereka menginterpretasikan maknanya; (2) kurangnya bias peneliti atau
pengaruh sebelumnya. Peneliti harus mengesampingkan semua prasangka dan
asumsi sebelumnya. Mereka harus fokus hanya pada bagaimana audiens
menafsirkan dan mengalami peristiwa tersebut; (3) penekanan deskriptif pada
wawasan penelitian. Laporan penelitian cenderung mendalam. Peneliti harus
menggambarkan fenomena dari sudut pandang audiens selengkap mungkin.
Menghubungkan objektivitas dengan pengalaman hidup. Peneliti harus

mendeskripsikan pengamatan mereka tentang bagaimana audiens mengalami

46



peristiwa tersebut serta bagaimana audiens menginterpretasikan pengalaman

mereka sendiri.

2. Objek dan Subjek Penelitian

Objek penelitian dipahami sebagai phenomenon of interest, yakni fenomena
atau fokus utama yang hendak ditelaah secara mendalam. Dalam penelitian
kualitatif, objek bukan sekadar “benda” atau “peristiwa”, melainkan pengalaman,
interaksi, dan makna yang terkandung dalam suatu fenomena (Creswell, 2017).
Objek penelitian sering kali bersifat processual, yaitu lebih menekankan pada
proses sosial, budaya, dan artistik yang terjadi dalam konteks tertentu (Leavy,
2017). Objek penelitian dalam penelitian ini adalah fenomena intertekstual dala,
pertunjukan Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul sebagai seni
pertunjukan tradisi, yang meliputi struktur musik, dramatik, dan tata rupa, serta

interaksi antarunsur tersebut dalam membentuk komunikasi estetik.

Subjek penelitian merujuk pada partisipan, yaitu individu atau kelompok
yang menjadi sumber data melalui pengalaman, narasi, atau keterlibatan mereka
dalam fenomena yang diteliti (Denzin & Lincoln Yvonna S, 2009). Subjek tidak
hanya aktor atau individu yang diwawancarai, tetapi juga karya seni itu sendiri,
serta komunitas budaya yang menjadi konteks penciptaan dan penerimaan karya
tersebut. Dengan demikian, subjek penelitian dalam studi ini mencakup para

praktisi seni (sinden, nayaga, aktor), pencipta (Wahyu Wibisana, Mang Koko), serta

47



pakar seni pertunjukan Sunda yang memberikan wawasan reflektif, sekaligus

audiens sebagai penerima makna.

3. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data pada penelitian ini menggunakan beberapa
teknik, di antaranya observasi, wawancara, studi kepustakaan, studi dokumentasi,
dan FGD (Focus Group Discussion). Berikut diuraikan setiap teknik pengumpulan

data yang dikontekstualisasikan dengan penelitian ini.

1. Observasi

Observasi merupakan suatu cara untuk mengumpulkan data dengan
mengamati orang, peristiwa, atau mencatat karakteristik fisik dalam lingkungan
alaminya. Pengamatan dapat dilakukan secara terang-terangan (subyek mengetahui
bahwa dirinya sedang diamati) atau terselubung (tidak mengetahui bahwa dirinya
sedang diawasi) (Baker, 2006). Pada penelitian ini, observasi dilakukan secara
langsung. Observasi langsung memosisikan peneliti untuk sebisa mungkin tidak
mengganggu objek penelitian supaya pengamatannya tidak bias. Observasi yang
dilakukan pun lebih banyak mengamati dokumen-dokumen berupa video rekaman

karya, naskah, dan manuskrip musik GKSKJRJ.

Observasi yang dilakukan pada objek dokumentasi video Gending Karesmén
lebih pada melakukan apresiasi terlebih dahulu. Dengan menyaksikan video

pertunjukan tersebut dari awal hingga akhir didapat satu gambaran keseluruhan teks

48



yang digarap di sana. Selain itu, dapat ditemukan bila dokumen video tersebut
mengalami kerusakan atau kendala teknis lainnya. Secara tidak langsung, observasi
pada data video pertunjukan Gending Karesmén memunculkan kerangka dasar

dalam melakukan proses analisis nantinya.

Berbeda dengan observasi yang dilakukan pada objek dokumentasi video,
observasi pada manuskrip musik menghasilkan beberapa hal untuk
dipertimbangkan yang akan berpengaruh pada proses analisis. Hal yang paling
mencolok ketika melakukan observasi manuskrip musik GKSKJRJ adalah kondisi
manuskrip tersebut. Salah satu pengurus Yayasan Cangkurileung mengatakan
bahwa dokumen manuskrip tersebut berasal dari proses digitalisasi yang dilakukan
oleh Universitas Pajajaran. Namun, sepertinya dokumen asli manuskrip musik
kondisinya kurang baik. Kiranya, manuskrip musik tersebut hasil fotokopi tulisan
sebelumnya. Jadi, beberapa tulisan dalam manuskrip musik kurang jelas terbaca.
Temuan kendala tersebut, menjadi pertimbangan peneliti untuk melakukan
transkrip terlebih dahulu sebelum dianalisis dan dituangkan dalam laporan
penelitian. Diperlukan pencarian manuskrip musik GKSKJRJ dari sumber lain.
Pasalnya, manuskrip musik yang sudah didapat belum tersusun sistematis sesuai

dengan adegan yang dilakukan dalam pertunjukan.

2. Wawancara
Dalam teks klasik, Maccoby dan Maccoby mendefinisikan wawancara

sebagai “suatu tatap muka pertukaran verbal, di mana satu orang, pewawancara,

49



berupaya memperoleh informasi atau ekspresi pendapat atau keyakinan dari orang
atau beberapa orang lain” (Brinkmann, 2014; Maccoby & Maccoby, 1954).
Narasumber pada penelitian ini dipilih berdasarkan keterlibatannya dalam
pertunjukan (sutradara, pemeran, penatata panggung) dan pemerhati Gending
Karesmén (peneliti). Narasumber yang dipilih dalam penelitian ini, di antaranya
Engkos Warnika, Tardi Ruswandi, Ida Rosida, dan Suhendi Afryanto. Sejalan

dengan berlangsungnya penelitian ini, narasumber dapat bertambah.

3. Studi Kepustakaan

Studi kepustakaan merupakan teknik pengumpulan data ketiga yang penting
untuk dilakukan. Tinjauan pustaka bertujuan untuk menelusuri penelitian
sebelumnya yang diterbitkan dalam buku, artikel ilmiah, dan sumber-sumber lain
yang relevan dengan masalah, bidang penelitian, atau teori tertentu, dan dengan
demikian, memberikan deskripsi, ringkasan, dan evaluasi kritis atas karya-karya
tersebut dalam kaitannya dengan masalah penelitian yang sedang diselidiki (Fink,
2020). Telusuran pustaka dilakukan terhadap literatur yang berkenaan dengan teater
rakyat Sunda, Gending Karesmén, cerita Si Kabayan Jeung Raja Jimbul, tinjauan
intertekstual, dan kebudayaan Sunda. Dengan menjelajah literatur-literatur
sebelumnya didapatkan satu gap research yang dapat menjadi wilayah penelitian
saat ini. Dengan mengetahui celah penelitian, peneliti dapat menentukan batasan-
batasan yang tepat supaya kegiatan kajian tidak keluar dari fokus pembahasannya.
Tidak hanya itu, literatur tersebut membantu menyokong dan memperkuat

pernyataan-pernyataan yang peneliti ungkapkan dalam penelitian.

50



4. Studi Dokumentasi

Studi dokumen merupakan teknik pengumpulan data dengan menghimpun
dan menganalisis berbagai jenis dokumen, termasuk dokumen tertulis, gambar,
hasil karya, maupun elektronik. Dokumen yang diperoleh kemudian dianalisis,
dibandingkan, dan dipadukan (sintesis) untuk membentuk satu kajian yang
sistematis, terpadu, dan utuh. Studi dokumen tidak sekadar mengumpulkan dan
melaporkan dokumen dalam bentuk kutipan, namun menyajikan hasil analisis
terhadap dokumen-dokumen tersebut (Nilamsari, 2014). Dalam penelitian ini, studi
dokumentasi difokuskan pada data video, naskah, dan manuskrip musik GKSKJRJ.
Sejumlah dokumen audio dan video lain dilibatkan dalam memperjelas telusuran

untuk memperkuat data penelitian.

5. Focus Group Discussion

Pengumpulan data terakhir, yakni FGD (Focus Group Discussion). Teknik ini
bertujuan untuk memverifikasi data-data yang telah didapat dari teknik
pengumpulan data yang lain. Tebaran data yang peneliti dapatkan perlu
disimpulkan dan ditarik benang merahnya. Kiranya, simpulan sementara tersebut,
perlu dikomunikasikan kembali kepada beberapa narasumber yang kompeten dan
dapat memberikan arahan terkait hal tersebut. Diskusi dilakukan bersama
akademisi, seniman, dan peneliti yang berkenaan dengan fokus objek penelitian.

Dikarenakan Gending Karesmén yang peneliti teliti berbentuk dokumentasi video

51



yang disandingkan dengan manuskrip musik, agaknya penting teknik ini
diaplikasikan. Pasalnya, data-data yang bersifat tekstual bersifat satu arah dan lebih
banyak ditafsirkan kembali oleh peneliti. Untuk mempertajam dan mengakuratkan
data hasil tafsir tersebut, FGD menjadi rambu-rambu penting untuk
dikomunikasikan kembali kepada seluruh pihak yang paham dan terlibat dengan
pertunjukan Gending Karesmén yang disaksikan. Untuk memperjelas langkah-

langkah dalam penelitian ini, berikut disajikan kerangka penelitian.

4. Analisis Data Penelitian

Data-data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis
konten (Krippendorff, 2018; Prior, 2014). Dikarenakan Karawitan Sunda menjadi
teks dominan dalam pertunjukan, mengungkap struktur dan bentuk musik menjadi
upaya penting yang perlu didahulukan. Proses penelusuran struktur dan bentuk
musik dalam GKSKJRJ berlandas pula pada manuskrip musik yang ditulis tangan
oleh Mang Koko. Setelah struktur dan bentuk musik tersebut dapat diidentifikasi,
barulah mengungkap komunikasi estetik antar teks yang terjalin dalam pertunjukan

Gending Karesmén tersebut.

1. Reduksi Data
Reduksi data dalam penelitian ini dilakukan melalui proses seleksi informasi
yang sesuai dengan fokus penelitian. Data yang tidak berkaitan langsung dengan

struktur dramatik, bentuk musik, atau korelasi antar elemen pertunjukan

52



dieliminasi, sementara data yang relevan disusun ulang secara sistematis. Proses ini
penting untuk merapikan kompleksitas data lapangan yang berasal dari berbagai
sumber, seperti dokumentasi pementasan, wawancara, catatan lapangan, dan
naskah. Aktivitas ini memastikan bahwa hanya informasi bermakna yang menjadi

dasar analisis lebih lanjut.

Reduksi data juga mempertimbangkan konteks adegan dan karakteristik
musikal yang menyertainya. Misalnya, pada saat Kabayan berinteraksi dengan
Ambu Kabayan di awal pertunjukan, data yang berkaitan dengan ekspresi musik
ringan dan penggambaran visual rumah desa menjadi fokus utama. Dengan reduksi
ini, peneliti dapat memperkuat keterhubungan antara struktur dramatik dan
penyajian musikal. Proses ini menjadi tahap awal penyederhanaan data mentah
menuju data yang siap diklasifikasi dan ditafsirkan lebih lanjut dalam struktur

konten.

2. Klasifikasi Data

Klasifikasi data dilakukan dengan membagi informasi ke dalam tiga domain
utama yang telah ditetapkan sejak awal penelitian, yakni struktur musik, struktur
dramatik, dan tata rupa pertunjukan. Data tentang jenis gending, laras, tempo, dan
fungsi musikal dimasukkan ke dalam kategori struktur musik. Sementara itu,
informasi seputar alur adegan, jenis konflik, dan dinamika narasi diklasifikasikan
sebagai bagian dari struktur dramatik. Elemen visual seperti properti, tata cahaya,

dan kostum dimasukkan ke dalam domain tata rupa.

53



Tujuan klasifikasi ini adalah untuk menjaga konsistensi alur berpikir dalam
analisis dan mempermudah proses selanjutnya, yakni kategorisasi dan tabulasi.
Dengan memisahkan data berdasarkan domain fungsionalnya, peneliti dapat
menelusuri lebih akurat hubungan antar elemen. Misalnya, penempatan gending
berlaras salendro dalam adegan konflik dapat dianalisis dengan mengaitkan struktur
ritmisnya dengan suasana dramatik dan warna cahaya panggung. Klasifikasi ini

memetakan kompleksitas data ke dalam struktur analitis yang lebih terkontrol.

3. Kategorisasi Data

Setelah data diklasifikasikan, langkah berikutnya adalah melakukan
kategorisasi untuk mengenali ciri khas dalam setiap elemen yang muncul di
pertunjukan. Pada tahap ini, peneliti membuat kelompok data berdasarkan fungsi-
fungsi spesifik: gending pembuka, gending transisi, gending klimaks, serta gending
untuk adegan komedik. Demikian pula untuk struktur dramatik, dibuat kategori
eksposisi, peningkatan konflik, klimaks, dan resolusi. Tata rupa dikategorikan

berdasarkan simbol visual, seperti kostum rakyat dan kerajaan.

Proses kategorisasi ini dilakukan untuk memperjelas peran dari masing-
masing elemen dalam kerangka naratif dan estetik pertunjukan. Misalnya, musik
yang dipakai dalam adegan humor dikategorikan sebagai gending bersifat ringan
dengan tempo cepat dan irama repetitif, sedangkan musik dalam adegan konflik

memiliki kategori ketegangan dengan ketukan padat dan perubahan dinamis.

54



Melalui kategorisasi ini, hubungan antar elemen menjadi lebih mudah diidentifikasi

dan dapat diinterpretasikan secara lebih mendalam.

4. Tabulasi Data

Tabulasi data menjadi upaya penting dalam memperlihatkan hubungan antar
data secara sistematis dalam bentuk matriks. Dalam penelitian ini, tabulasi
dilakukan dengan menyusun data ke dalam tabel yang terdiri dari kolom: nomor
adegan, nama gending, jenis laras, tempo, peran tokoh, ekspresi dramatik, dan unsur
visual pendukung. Format ini memudahkan pembaca maupun peneliti untuk

melihat keterkaitan secara langsung antar unsur dalam satu fragmen pertunjukan.

Setiap data dalam tabulasi dilabeli dengan identitas yang memudahkan proses
pencarian ulang. Misalnya, adegan 6 ditandai dengan ekspresi tegang karena
munculnya Raja Jimbul, sementara gending pengiringnya mengandung laras
salendro yang dimainkan dengan tempo cepat. Visual panggung seperti payung
kebesaran dan cahaya terang juga dicatat sebagai elemen penguat simbolik. Dengan
tabulasi ini, data tidak hanya tersusun rapi, tetapi juga berfungsi sebagai landasan

sintesis dalam proses interpretasi.

5. Deskripsi Data
Tahap deskripsi data merupakan proses menguraikan temuan secara rinci
untuk menggambarkan karakteristik utama dari data yang telah dianalisis. Dalam

konteks penelitian ini, setiap struktur musik dan dramatik yang telah diidentifikasi

55



dijelaskan melalui konteks pertunjukan, fungsi dramatik, serta keterkaitannya
dengan ekspresi Budaya Sunda. Deskripsi dilakukan tidak hanya pada aspek bunyi,

tetapi juga hubungan musik dengan aksi panggung, tata cahaya, dan gerak aktor.

Misalnya, dalam adegan Kabayan menipu Raja Jimbul, deskripsi data
menyoroti sinkronisasi antara perubahan tempo musik dan intensitas dialog yang
meningkat. Gending dimainkan secara bertahap dari tempo sedang menuju cepat
untuk menciptakan efek ketegangan dan komedi bersamaan. Deskripsi juga
mengulas perubahan cahaya dari redup menuju terang, sejalan dengan naiknya tensi
dramatik. Dengan pendekatan ini, data menjadi lebih hidup dan menunjukkan

keterkaitan antar dimensi pertunjukan.

6. Interpretasi

Interpretasi merupakan tahapan menafsirkan data dengan mengkaitkan
elemen-elemen dalam struktur pertunjukan untuk menemukan makna yang
tersembunyi. Dalam penelitian ini, interpretasi difokuskan pada bagaimana
Karawitan Sunda menjadi penanda suasana dan penggerak emosi, serta bagaimana
interaksinya dengan dialog dan elemen visual menciptakan efek komunikasi estetik.
Teori komunikasi estetik dan intersemiotik menjadi rujukan dalam membedah

interaksi antar teks pertunjukan.

Misalnya, dalam adegan Kabayan bermonolog di kursi goyang, interpretasi
menunjukkan bahwa gending ringan yang mengiringi tidak hanya menciptakan

suasana santai, tetapi juga menjadi ruang bagi penonton untuk merenungkan makna

56



filosofis tentang hidup sederhana. Musik menjadi wahana refleksi, bukan sekadar
pengisi suasana. Dengan interpretasi ini, data dipandang sebagai sistem tanda yang

saling berinteraksi, bukan entitas yang berdiri sendiri.

7. Menarik Kesimpulan

Tahapan terakhir dari proses analisis adalah menarik kesimpulan berdasarkan
seluruh hasil deskripsi dan interpretasi. Kesimpulan tidak dibuat secara umum,
melainkan harus menjawab rumusan masalah secara spesifik. Dalam penelitian ini,
kesimpulan disusun untuk menjelaskan bagaimana struktur musik dan dramatik
dikonstruksi dalam Gending Karesmén, serta bagaimana ketiga elemen utama

pertunjukan saling berkolaborasi dalam membentuk komunikasi estetik.

Penarikan kesimpulan juga dilakukan dengan mempertimbangkan kekhasan
konteks Budaya Sunda yang mempengaruhi bentuk dan isi pertunjukan. Misalnya,
dominasi Karawitan Sunda sebagai pengatur tempo dramatik merupakan warisan
praktik seni tradisi yang menjadikan musik sebagai pengarah ekspresi. Kesimpulan
menjadi representasi sintesis antara data empiris, landasan teori, dan refleksi
peneliti. Dengan demikian, seluruh analisis bermuara pada pemahaman menyeluruh
tentang struktur dan makna dalam pertunjukan Gending Karesmén Si Kabayan

Jeung Raja Jimbul.

57



5. Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian difokuskan di Kota Bandung, Jawa Barat. Pasalnya,
seniman yang menggarap GKSKJRJ — Wahyu Wibisana dan Mang Koko — aktif
berkarir di sini. Di antara lokasi tersebut adalah Institut Seni Budaya Indonesia
Bandung, rumah ibu Ida Rosida (Yayasan Cangkurileung), dan tempat-tempat yang

memang ada kaitannya dengan pertunjukan GKSKJRJ.

58



6. Desain Penelitian

59



H. Sistematika Penulisan

Dalam tesis terdiri dari beberapa bagian, yaitu (1) pendahuluan; (2) tinjauan
umum; (3) pembahasan struktur musikal dan dramatik GKSKJRJ; (4) pembahasan

teks dan konteks yang terjadi dalam GKSKJRJ; (5) penutup.

Bab 1 merupakan pendahuluan yang di dalamnya memuat sub bab (latar
belakang, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah pustaka,
landasan teori, metode penelitian, dan sistematika penulisan). Bagian ini menjadi
pijakan kokoh untuk memulai penelitian. Dengan merumuskan latar belakang
secara eksplisit dan komprehensif memunculkan arah yang jelas dari penelitian ini.
Latar belakang membahas seputar teater tradisional; Gending Karesmén,
intertekstual; analisis teks dan konteks musik; Mang Koko dan garap gendingnya.
Kelima poin tersebut diformulasikan menjadi satu kesatuan yang perlu
diketengahkan untuk menentukan urgensi dan posisi penelitian. Ditegaskan pula
pada rumusan masalah, tujuan, manfaat, telaah pustaka, landasan teori, dan metode
penelitian yang merujuk pada arah penelitian.

Bab 2, Tinjauan Umum, membahas secara deskriptif objek penelitian, yaitu
GKSKJRJ. Bagian ini dimulai dengan latar belakang sejarah Gending Karesmén
sebagai bagian dari seni pertunjukan tradisional Sunda, menyoroti peran sosialnya
dalam masyarakat. Selanjutnya, dijelaskan sinopsis cerita Si Kabayan Jeung Raja
Jimbul, termasuk tokoh, alur, dan pesan moral yang terkandung. Uraian dilanjutkan
dengan kontribusi Mang Koko sebagai tokoh sentral dalam pengembangan seni
Sunda, mencakup inovasi musikal dan dramaturgi yang ia ciptakan. Analisis juga

mencakup struktur musik, harmoni, serta interaksi antara musik dan narasi dalam

60



pertunjukan. Bab ini menempatkan karya ini dalam konteks seni tradisional
Indonesia, dengan fokus pada indikasi fenomena intertekstualitas, relevansinya
terhadap penelitian, dan urgensi memahami pengaruh antartradisi dalam Gending
Karesmén.

Bab 3, Analisis/Pembahasan, berisi uraian analisis yang disusun secara
sistematis berdasarkan kerangka berpikir penelitian dan metode yang telah
digunakan. Analisis diarahkan untuk menjawab dua rumusan masalah: (1) struktur
musik dan dramatik dalam pertunjukan GKSKJRJ karya Wahyu Wibisana dan
Mang Koko, serta (2) hubungan teks dan konteks dalam pertunjukan tersebut. Sub-
bab pertama menganalisis struktur musik dan dramatik. Bagian ini menguraikan
komposisi elemen musik, seperti pola ritmik, melodi, harmoni, serta bagaimana
elemen-elemen tersebut digunakan untuk mendukung narasi dramatik. Selain itu,
analisis membahas struktur dramatik, termasuk alur cerita, karakterisasi, dan peran
musik dalam membangun suasana dramatik. Fokus diarahkan pada inovasi musikal
dan dramaturgi khas Mang Koko. Sub-bab kedua mengkaji teks dan konteks
pertunjukan. Teks mencakup analisis manuskrip musik dan naskah drama,
sedangkan konteks mencakup latar budaya, sosial, dan historis yang melingkupi
penciptaan dan pertunjukan karya ini. Bagian ini menjelaskan bagaimana elemen
teks musik dan drama berinteraksi dengan konteks Budaya Sunda, menghasilkan
fenomena intertekstualitas yang memperkaya pertunjukan.

Bab 4, Analisis Lanjutan/Pembahasan Mendalam, menguraikan korelasi
antara musik, drama, dan tata rupa dalam Gending Karesmén Si Kabayan Jeung

Raja Jimbul untuk memahami bagaimana ketiga elemen ini membentuk satu

61



kesatuan estetis. Sub-bab pertama membahas bagaimana struktur musik tidak hanya
mengiringi tetapi juga membangun dramatik pertunjukan. Pergantian tempo, pola
melodi, dan intensitas musik disusun sedemikian rupa untuk menandai perubahan
suasana, karakterisasi, dan transisi adegan. Musik yang digarap oleh Mang Koko
tidak sekadar menjadi latar, tetapi juga berperan sebagai medium ekspresi dramatik,
misalnya dalam dialog bernyanyi yang mencerminkan emosi tokoh. Dengan
demikian, hubungan antara musik dan dramatik dalam Gending Karesmén
menunjukkan adanya komunikasi estetik yang memperkuat penyampaian pesan
kepada audiens.

Sub-bab kedua mendalami fenomena intertekstual yang terjadi dalam teks
musik, naskah drama, dan unsur visual pertunjukan. Penelitian ini menyoroti
bagaimana simbolisme dalam musik dan teks dramatik berkaitan erat dengan nilai-
nilai Budaya Sunda, menciptakan pertunjukan yang sarat makna dan relevan
dengan konteks sosialnya. Tata rupa dalam pertunjukan ini tidak hanya berfungsi
sebagai elemen dekoratif, tetapi juga sebagai sistem tanda yang mendukung narasi
dan suasana cerita. Selanjutnya, sub-bab ketiga menghubungkan temuan penelitian
ini dengan teori intertekstual dan komunikasi estetik, memperlihatkan bagaimana
elemen-elemen seni dalam Gending Karesmén saling berinteraksi dan membentuk
sebuah dialog yang memperkuat makna pertunjukan. Dengan pendekatan ini,
penelitian ini mengungkap bagaimana perpaduan musik, drama, dan tata rupa
dalam Gending Karesmén bukan hanya menciptakan hiburan, tetapi juga menjadi

media komunikasi budaya yang dinamis.

62



Bab 5 dalam penelitian ini mencakup kesimpulan dari hasil analisis serta
saran yang dapat diberikan berdasarkan temuan penelitian mengenai Gending
Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul. Berdasarkan hasil penelitian, dapat
disimpulkan bahwa struktur musik dan dramatik dalam Gending Karesmén
memiliki keterpaduan yang erat, di mana musik tidak hanya berfungsi sebagai
pengiring tetapi juga sebagai elemen utama dalam membangun dramatik
pertunjukan. Musik yang digarap oleh Mang Koko menjadi bagian integral dalam
menghidupkan naskah yang ditulis oleh Wahyu Wibisana, dengan pola melodi,
tempo, dan irama yang mencerminkan karakter serta suasana adegan. Penggunaan
dialog bernyanyi menunjukkan bahwa musik tidak hanya melengkapi dramatik,
tetapi juga menjadi medium komunikasi yang menyampaikan pesan cerita secara
estetik.

Penelitian ini menemukan bahwa korelasi antara musik, drama, dan tata rupa
dalam Gending Karesmén membentuk satu sistem pertunjukan yang kompleks dan
intertekstual. Musik berinteraksi secara aktif dengan unsur-unsur dramatik dan
visual, menciptakan kesatuan yang memperkuat makna dan pengalaman estetis
penonton. Tata rupa, yang mencakup tata panggung, kostum, dan properti, bukan
hanya sebagai pelengkap tetapi juga memiliki peran simbolik dalam mendukung
narasi serta memperkuat karakter dan latar cerita. Dengan demikian, Gending
Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul dapat dipahami sebagai seni pertunjukan
yang kaya akan komunikasi estetik, di mana setiap elemen saling berkelindan untuk

menciptakan pengalaman artistik yang utuh.

63



Sebagai bentuk pengembangan lebih lanjut, penelitian ini merekomendasikan
eksplorasi lebih dalam mengenai Gending Karesmén dari berbagai perspektif,
seperti kajian semiotika, analisis musikal yang lebih mendetail, atau studi
komparatif dengan bentuk teater rakyat lainnya. Selain itu, perlu dilakukan
dokumentasi yang lebih sistematis terhadap Gending Karesmén, termasuk
digitalisasi naskah dan manuskrip musiknya, agar dapat dijadikan referensi bagi
generasi mendatang. Saran lain ditujukan kepada para seniman dan akademisi untuk
terus menggali potensi kreatif dalam Gending Karesmén, baik melalui penciptaan
ulang maupun inovasi bentuk penyajiannya, sehingga kesenian ini tetap relevan

dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas budayanya.

64





