
1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Gending Karesmén merupakan salah satu sajian teater rakyat yang ada di 

Jawa Barat. Istilah Gending Karesmén sendiri sempat mengalami perubahan. Di 

awal keberadaannya istilah yang digunakan, yakni tunil Sunda. Walaupun begitu, 

sajian teater rakyat ini memiliki identitas tersendiri. Affandie mendefinisikan 

Gending Karesmén sebagai teater (drama atau tunil) yang di dalam pergelarannya 

diiringi oleh gending dan dialognya yang dinyanyikan (Affandie, 1977, p. 27). Untuk 

membedakan antara Sekar Catur, Drama Swara, dan Gending Karesmén, Suparli 

memberikan pernyataan bahwa salah satu identitas yang mencirikan pertunjukan 

itu dapat disebut dengan Gending Karesmén adalah penggunaan tata panggung 

sebagai representasi naskah yang dibawakan (Windyagiri & Saleh, 2024). 

Gending Karesmén disajikan dalam bentuk yang cukup kompleks. Perpaduan 

antara, musik, drama, dan rupa menawarkan penyampaian pesan estetik yang 

beragam. Ketiga cabang seni tersebut berkelindan dan merangkai satu komunikasi 

yang multi persepsi. Sebagai bentuk teater rakyat, Gending Karesmén memiliki 

konsep pergelaran yang bersumber dari konsep dan gagasan lokal Sunda. 

Meskipun bentuk sajiannya ada kesamaan dengan jenis kesenian lain, seperti 

drama musikal, Gending Karesmén sama halnya dengan karya seni lainnya, 

bersifat individual sesuai seniman yang menggarapnya. 

 



2 
 

Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul – yang mulai dari 

sekarang disingkat menjadi GKSKJRJ – dipilih sebagai objek material pada 

penelitian ini. Gending Karesmén ini merupakan karya kolektif sastrawan Sunda, 

Wahyu Wibisana, dan seniman Karawitan Sunda, Mang Koko. Mengawali 

bentuknya dari sebuah naskah (karya sastra), Gending Karesmén ini ditafsir dan 

digarap bersama. Cerita Si Kabayan yang diangkat pada Gending Karesmén ini, 

mengetengahkan nilai filosofis kehidupan, yang bertumpu pada karakter Si 

Kabayan. Karakter lugu dan humoris yang dimiliki oleh Kabayan dinarasikan 

sehingga dapat menjadi naskah Gending Karesmén. Setiap Gending Karesmén 

memiliki ciri khasnya tersendiri. Kekhasan tersebut secara tidak langsung 

menggambarkan paradigma, gagasan, dan cara garap senimannya. Si Kabayan 

Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana menampakan identitas itu. Wibisana 

menegaskan terkait naskah-naskah Gending Karesmén yang disusunnya. Lagu-

lagu yang digunakan dalam Gending Karesménnya berasal dari lagu yang sudah 

ada, seperti lagu-lagu dari Tembang Sunda dan Kawih, atapun yang memang 

sengaja disusun untuk keperluan garap Gending Karesmén (Wibisana, 1977, p. 

60). 

Penelitian ini memiliki posisinya tersendiri di antara hasil penelitian terkait 

yang sudah dilakukan sebelumnya. Penelitian dengan objek Gending Karesmén 

telah dilakukan oleh Tatang Abdulah dengan judul Gending Karesmén: Teater 

Tradisional Menak di Priangan 1904-1942. Gending Karesmén pada dasarnya 

tidak lepas dari peningkatan dari perpaduan Karawitan Sunda dengan seni-seni 

lainnya (Abdulah et al., 2013, p. 306). Pernyataan ini, menjadi landasan yang 



3 
 

kuat bahwa musik (Karawitan Sunda) menjadi teks pijakan terselenggaranya satu 

sajian Geding Karesmén. Selanjutnya, penelitian Rahimakumulloh meneliti 

naskah Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul dari perspektif bahasa. 

Penelitiannya diberi judul Pendidikan Karakter Dalam Naskah GKSKJRJ Karya 

Wahyu Wibisana (Kajian Struktur dan Psikosastra). Tiga poin temuan yang 

dinarasikan pada penelitian ini, yaitu struktur naratif, struktur dramatik, dan 

psikosastra. Tiga uraian temuan tersebut memunculkan nilai pendidikan karakter 

yang ditemukan sebanyak 12 nilai (Sanjani, 2015, p. 185). Penelitian ini memiliki 

sudut pandang yang berbeda. Ilmu bahasa menjadi pisau utama, sedangkan tulisan 

yang peneliti kembangkan mengacu pada sudut pandang komunikasi estetik yang 

terjadi pada satu sajian Gending Karesmén. 

Gending Karesmén bukan hanya menyoal sajian teater rakyat saja, akan 

tetapi bentuknya multi tekstual. Di balik suguhannya, komunikasi antar teks 

terjadi. Musik dengan naskah, musik dengan rupa, musik dengan peran, dan musik 

dengan musik. Jaeni mengetengahkan persoalan komunikasi estetik ini dalam 

penelitiannya yang berjudul Komunikasi Estetik dalam Seni Pertunjukan Teater 

Rakyat Sandiwara Cirebon. Temuan penelitian ini menyatakan bahwa komunikasi 

estetik seni pertunjukan teater rakyat sandiwara Cirebon akan selalu berkelindan 

berdasarkan pandangan dunia, kepercayaan, dan nilai-nilai yang hidup dalam 

masyarakat bersangkutan (Jaeni, 2012b, p. 167). Pernyataan tersebut meyakinkan 

bahwa proses komunikasi tidak akan terlepas dengan konteks budayanya. 

Begitupun dengan komunikasi estetik antar teks yang terjadi di dalam GKSKJRJ. 

Seluruh teks saling mempengaruhi dan memiliki peran yang menyokong 



4 
 

terbentuknya sajian yang utuh. Pengaruh daya garap seniman pun amat 

berpengaruh. Seniman sebagai makhluk berbudaya membawa nilai untuk turut 

berpartisipasi dalam proses komunikasi. 

Sesuai dengan nama keseniannya, gending menjadi kata pertama yang 

disebutkan di dalam Gending Karesmén. Hal tersebut menyiratkan bahwa gending 

menjadi identitas unggulan jenis teater rakyat ini. Sejalan dengan itu Abdullah 

menyatakan bahwa Gending Karesmén berasal dari kata gending yang berarti 

lalaguan (berbagai jenis lagu). Karesmen berarti karesmian (keindahan), yaitu 

keindahan lalaguan/tembang (nyanyian) yang diiringi oleh gamelan (instrumen) 

(Abdulah et al., 2013). Gending dalam GKSKJRJ digarap oleh maestro pembaharu 

Karawitan Sunda, yakni Mang Koko. Sejauh ini, penelitian terkait Mang Koko 

dan karyanya telah diteliti oleh Tardi Ruswandi (Ruswandi, 1995, 1997, 2007, 

2016, 2017, 2020, 2021) dan Rasita Satriana (Satriana, 2016; Satriana et al., 2014, 

2015). Dua peneliti ini, lebih fokus pada menelisik sosok Mang Koko dan karya 

lagunya. Belum secara spesifik membahas dan melakukan tinjauan khusus terkait 

jenis karya Mang Koko lainnya, seperti Gending Karesmén. Tidak seperti lagu 

bentuk berjudul, karya Mang Koko satu ini merupakan karya kolektif. Maka dari 

itu, proses analisisnya pun akan berbeda. Walaupun dari budaya yang sama, dua 

seniman yang terlibat dalam penyusunan Gending Karesmén ini saling 

menyumbangkan ide dan memberikan tawaran warna latar sosial-budaya yang 

berbeda. 

 

 



5 
 

Sejumlah penelitian terdahulu yang sudah diuraikan di atas, menunjukan dan 

memastikan posisi penelitian ini memiliki wilayahnya tersendiri (novelty). 

GKSKJRJ merupakan objek penelitian yang sempat digunakan di penelitian 

sebelumnya. Namun, paradigma dan pendekatan yang digunakan pada penelitian 

ini berbeda. Tujuan dari penelitian ini adalah mengungkap komunikasi estetik yang 

terjadi di dalam GKSKJRJ. Komunikasi estetik adalah pertukaran nilai-nilai yang 

dimaknai oleh para peserta komunikasi (seniman dan publiknya) (Jaeni, 2012a, p. 

185). Kajian berpijak pada satu data utama, yakni video dokumentasi pergelaran 

GKSKJRJ yang dikoleksi oleh salah satu sutradara, yang bernama Engkos 

Warnika. Dengan memilih satu objek fisik tersebut, kiranya teknik analis konten 

menjadi pilihan yang tepat untuk digunakan. Pasalnya, data tersebut sudah 

dibingkai dan dibungkus dalam satu media digital. Hal ini berpengaruh terhadap 

proses membaca komunikasi estetik yang terjadi pada Gending Karesmén 

tersebut. Asosiasi mampu mengendalikan “input sensual yang tidak teratur” 

sehingga menjadi satu kesatuan konsep, pemahaman yang mempunyai kesatuan 

koheren sebagai hasil usaha dalam memaknai sebuah pertunjukan (Santosa, 2011, 

p. 136). 

Intertekstualitas dalam Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul 

tampak jelas melalui kehadiran beragam teks budaya yang saling menyerap dan 

men-transformasi satu sama lain dalam satu kesatuan pertunjukan. Cerita rakyat 

Si Kabayan, nyanyian Kawih dan Tembang Sunda, pola gerak dramatik, tata 

busana tradisional, hingga simbol visual khas Budaya Sunda bukanlah unsur-unsur 

yang berdiri sendiri, melainkan saling berjalin dan membentuk jaringan makna 



6 
 

baru. Setiap teks adalah mosaik dari kutipan-kutipan, setiap teks merupakan 

penyerapan dan transformasi dari teks-teks lain (Kristeva et al., 2024). Dalam 

konteks Gending Karesmén, semua elemen tersebut tidak hanya tampil 

bersamaan, tetapi juga saling memberi makna dan membentuk struktur dramatik 

yang hidup dan dialogis. Pertunjukan ini tidak hanya menjadi karya seni, tetapi 

juga medan intertekstual yang menyuarakan kembali identitas dan nilai Budaya 

Sunda melalui proses penciptaan ulang atas berbagai teks budaya yang telah ada. 

Interaksi teks yang terjadi di dalam sajian GKSKJRJ memiliki identitasnya 

tersendiri sesuai dengan tujuan dan fungsi yang telah ditentukan. Hal ini yang 

menjadi minat utama peneliti untuk menelusuri lebih dalam komunikasi estetik 

seperti apa yang terjadi. Diketahui bahwa sebuah sajian pertunjukan memiliki 

informasi yang multi lapis. Kiranya, lapisan tersebut saling berinteraksi dan 

berkomunikasi untuk mewujud menjadi satu sajian pertunjukan. Mengungkap 

identitas dari Gending Karesmén ini, menjadi langkah awal menelisik proses 

komunikasi estetik yang terjadi. Kegiatan analisis konten yang fokus membuka 

tabir baru arah dan konsep komunikasi antar teks dalam pertunjukan ini. 

Pernyataan tersebut merupakan urgensi penelitian ini perlu dilakukan. Observasi 

pada tataran apresiasi belum dapat menggali nilai-nilai tersebut. Komunikasi 

estetik memberikan tawaran konsep dan cara pandang untuk mengungkap dialog 

intertertekstual yang terjadi pada GKSKJRJ. 

Dalam pertunjukan Gending Karesmén, terdapat sejumlah teks yang saling 

berinteraksi dan membentuk satu kesatuan estetik. Teks-teks ini tidak hanya 

berupa naskah dramatik atau lisan (dialog), tetapi juga mencakup Karawitan 



7 
 

Sunda sebagai teks musikal, gerak sebagai teks dramatik tubuh, tata pentas dan 

properti sebagai teks visual ruang, tata cahaya sebagai teks atmosferik, dan busana 

serta rias wajah sebagai teks simbolik visual. Masing-masing teks memiliki logika 

ekspresinya sendiri, namun saling bergantung dalam menyampaikan makna 

pertunjukan secara utuh. Dominasi Karawitan Sunda sebagai teks utama 

memperlihatkan bahwa musik tidak hanya mengiringi, tetapi juga mengarahkan 

emosi, membentuk transisi antar adegan, serta menjadi medium komunikasi antar 

elemen lainnya. Oleh karena itu, untuk memahami bagaimana pertunjukan 

Gending Karesmén membangun maknanya, penting untuk menelusuri relasi antar 

teks tersebut dalam bingkai komunikasi estetik, terutama bagaimana musik 

berperan sebagai penghubung dan penanda utama dalam keseluruhan pertunjukan. 

Penelusuran ini akan menguatkan kontribusi kajian terhadap pemahaman seni 

pertunjukan tradisional Sunda dalam perspektif intertekstualitas dan estetika 

pertunjukan. 

 

B. Rumusan Masalah 

Seluruh teks yang terlibat dalam Gending Karesmén Si Kabayan Jeung 

Raja Jimbul saling berinteraksi membentuk satu sajian yang utuh. Setiap teks 

memiliki posisi pentingnya masing-masing dalam memberikan kontribusinya 

pada pertunjukan Gending Karesmén. Namun, musik (Karawitan Sunda) 

memiliki peran vital dalam pertunjukan Gending Karesmén. Secara tidak 

langsung, dialog yang terjadi antar teks dalam Gending Karesmén melakukan 

komunikasi estetik. Berpijak pada uraian latar belakang sebelumnya, maka dapat 



8 
 

dituliskan dua rumusan masalah penelitian berikut. 

1. Bagaimana struktur musik dan dramatik yang digarap dalam pertunjukan 

Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana 

dan Mang Koko? 

2. Bagaimana korelasi musik, drama, dan tata rupa dalam pertunjukan Gending 

Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana dan Mang 

Koko? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan pertanyaan penelitian yang telah dirumuskan, penelitian ini 

memiliki tujuan yang selaras dengan hal tersebut. Berikut merupakan tujuan dari 

penelitian ini. 

1. Mengidentifikasi struktur musik dan dramatik yang digarap dalam pertunjukan 

Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana 

dan Mang Koko. 

2. Menganalisis korelasi musik, drama, dan tata rupa dalam pertunjukan Gending 

Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul karya Wahyu Wibisana dan Mang 

Koko. 

 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian mengenai hubungan intertekstual yang terjalin di dalam 

GKSKJRJ merupakan kajian seni yang mencoba mengungkap korelasi antar 

cabang seni di dalam satu sajian pertunjukan seni. Walaupun Karawitan Sunda 

memiliki peran dominan dalam pertunjukan tersebut, namun kiranya teks 



9 
 

(cabang seni) lain merupakan satu bagian yang tidak dapat terpisahkan dalam 

sebuah pertunjukan. Kegiatan kajian tersebut, tentunya memiliki manfaat bagi 

teoretis dan praktis. Berikut diuraikan manfaat penelitian ini. 

1. Manfaat Teoretis 

Manfaat teoretis penelitian ini adalah menambah dan memperkaya literatur 

berkenaan dengan hubungan antar teks yang terjadi dalam pertunjukan 

teater rakyat; dalam hal ini adalah Gending Karesmén. Selain itu, 

memperluas ragam kajian seni yang berfokus pada hubungan intertekstual 

yang terjadi pada seni pertunjukan. 

2. Manfaat Praksis 

a. Peneliti 

Memperkaya referensi dan cara pandang penelitian terkait pertunjukan 

Gending Karesmén, sehingga dapat menjadi pijakan peneliti selanjutnya. 

b. Objek/subjek yang diteliti 

Temuan penelitian ini, menjadi data penting untuk melengkapi dan 

memperjelas hubungan intertekstual yang terjadi di dalam pertunjukan 

Gending Karesmén. Struktur, bentuk, dan hubungan antar teks yang 

ditemukan bermanfaat sebagai acuan penting untuk kembali memperjelas 

posisi musik (Karawitan Sunda) dalam pertunjukan Gending Karesmén. 

c. Seniman 

Bagi seniman, hasil dari penelitian ini dapat memperluas pengetahuan dan 

menawarkan paradigma lain dalam mengapresiasi seni pertunjukan 

Gending Karesmén. 



10 
 

d. Masyarakat 

Membuka paradigma masyarakat mengenai aktivitas di balik pertunjukan 

yang sebenarnya menarik untuk diketahui. 

E. Telaah Pustaka 

1. Gending Karesmén, Teater Tradisional Menak di Priangan 1904-1942 

Artikel ilmiah ini ditulis oleh Tatang Abdulah, I. Syarief Hidayat, A. 

Sobana Hardjasaputra, dan Jakob Sumardjo yang diterbitkan pada Jurnal Panggung 

dalam volume 23, nomor 3, tahun 2013. Penelitian ini mengetengahkan Gending 

Karesmén berjudul Si Kabayan Jeung Raja Jimbul sebagai objek kajian. Tentunya, 

objek penelitian Gending Karesmén bukan pertama kalinya untuk diteliti. Ada 

beberapa penelitian yang serupa yang telah menyelidiki Gending Karesmén dari 

sudut pandang yang beragam. Salah satunya tulisan Tatang Abdulah berjudul 

Gending Karesmén: Teater Tradisional Menak di Priangan 1904-1942. Penelitian 

ini melakukan analisis terkait perkembangan Gending Karesmén di Priangan, yang 

berpusat di Kota Bandung, dengan rentang tahun 1904-1942. Metode penelitian 

yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan sejarah. Asal usul Gending 

Karesmén diuraikan melalui telusuran kepustakaan yang menyebut dan membahas 

terkait atau menyinggung teater tradisional Jawa Barat satu ini. Mulai 

kemunculannya sebagai tunil Sunda hingga menjadi Gending Karesmén yang 

digarap Raden Machyar Angga Kusumadinata pada tahun 1935, bentuk sajiannya 

menyesuaikan dengan kepentingan dan cara garap senimannya. Di akhir tulisannya, 

Abdulah memberi pernyataan bahwa Gending Karesmén pada dasarnya tidak lepas 

dari peningkatan dari perpaduan Karawitan Sunda dengan seni-seni lainnya 



11 
 

(Abdulah dkk., 2013, hlm. 306). Sehingga pernyataan ini, menjadi landasan yang 

kuat bahwa musik (Karawitan Sunda) menjadi teks pijakan terselenggaranya satu 

sajian geding Karesmén. 

Tulisan Abdulah tersebut memberikan kontribusi penting pada penelitian 

yang sedang dilakukan oleh peneliti. Pertama, penelitian tersebut memberikan 

banyak data terkait perkembangan Gending Karesmén di Tatar Sunda. Telusuran 

sejarah yang dilakukannya menyuguhkan pernyataan yang tajam dan dapat 

dipertanggung jawabkan kesahihannya. Data tersebut menjadi rujukan penting 

dalam membahas bentuk sajian Gending Karesmén. Persamaan yang nampak pada 

Gending Karesmén dahulu dan sekarang, salah satunya adalah peran Karawitan 

Sunda yang menjadi pijakan terselanggaranya teater rakyat ini. Kedua, bentuk 

perkembangan Gending Karesmén yang diuraikan pada penelitian Abdulah menjadi 

gambaran jelas bahwa setiap Gending Karesmén memiliki identitasnya tersendiri 

sesuai dengan siapa seniman yang menggarap. Kiranya, hal tersebut benar. 

GKSKJRJ yang ditinjau pada penelitian ini pun, identitasnya tidak terlepas dari 

pengaruh Wahyu Wibisana sebagai penulis naskah dan Mang Koko sebagai 

penggarap gending. Dua poin tersebut menjadi penguat sekaligus pelengkap data 

terkait kajian Gending Karesmén yang dilakukan saat ini. 

Bila melihat objek kajian secara umum nampak ada kesamaan, yakni 

menelisik sajian teater rakyat berbentuk Gending Karesmén. Rentang waktu yang 

dituliskan dalam tulisan Abdulah memperjelas bahwa sejarah dipilih sebagai 

pendekatan penelitiannya. Berbeda dengan pendekatan dalam tulisannya, penelitian 

ini menggunakan pendekatan fenomenologi. Objek kajian yang diteliti pun lebih 



12 
 

fokus pada sajian Gending Karesmén berjudul Si Kabayan Jeung Raja Jimbul. Data 

yang telah terkumpul akan dianalisis menggunakan teknik analisis konten. 

Penelitian ini pun bertujuan mengungkap komunikasi estetik antar teks yang terjadi 

pada GKSKJRJ. Musik (Karawitan Sunda), teater, dan rupa merupakan teks yang 

memiliki posisi penting pada sajian ini. Tampaknya jelas, bahwa penelitian ini 

berbeda dengan penelitian Abdulah. Sudut pandang dan paradigma yang berbeda 

merupakan ciri jelas perbedaan penelitian. 

  

2. Pendidikan Karakter Dalam Naskah GKSKJRJ Karya Wahyu Wibisana (Kajian 

Struktur dan Psikosastra) 

Penelitian ini ditulis Sanjani Rahimakumulloh dan diterbitkan pada Jurnal 

Lokabasa dalam volume 6, nomor 2, tahun 2015. Penelitian Rahimakumulloh 

memiliki objek kajian yang serupa. Namun, objek kajian Gending Karesmén yang 

dikaji oleh Rahumakumulloh lebih fokus pada naskah Gending Karesmén. Sub 

judul memperjelas penelitian ini fokus pada kajian struktur dan psikosastra. Metode 

penelitian yang dipilih adalah kualitatif menggunakan pendekatan studi kasus 

dengan fokus pada analisis konten. Temuan penelitian ini, berpijak pada studi 

dokumentasi naskah dengan kacamata ilmu bahasa yang dikaitkan dengan 

pendidikan karakter. Ada tiga poin temuan yang dinarasikan pada penelitian ini, 

yaitu struktur naratif, struktur dramatik, dan psikosastra. Tiga uraian temuan 

tersebut memunculkan nilai pendidikan karakter yang ditemukan sebanyak 12 nilai 

(Sanjani, 2015, hlm. 185). Penelitian ini memiliki sudut pandang yang berbeda. 

Ilmu bahasa menjadi pisau utama, sedangkan tulisan yang peneliti kembangkan 



13 
 

mengacu pada sudut pandang komunikasi estetik yang terjadi pada satu sajian 

Gending Karesmén. 

Penelitian Rahimakumulloh menyuguhkan data yang menarik dan dapat 

menjadi rujukan penting untuk membahas terkait struktur dan bentuk Gending 

Karesmén yang dibaca dari naskah. Salah satunya adalah struktur dramatik. 

Struktur dramatik dalam naskah GKSKJRJ meliputi prolog yang dicantumkan 

dalam naskah, dialognya berjumlah 182 dialog, tidak terdapat babak, hanya adegan 

yang berjumlah 12 adegan, naskah ini memiliki 22 wawancang, lalu terdapat 1 

solilokui, serta tidak ditemukan epilog dan aside. Sastra lagu yang terdapat dalam 

naskah ini sebanyak 3 bentuk. Uraian data tersebut penting dijadikan sebagai 

pijakan dalam melakukan analisis musikal Gending Karesmén. Kiranya, kelindan 

naskah dengan musik amat erat kaitannya dan memiliki dialog komunikasi 

tersendiri. Sememangnya, naskah menjadi pijakan dalam proses garap melodi lagu 

dan gending. Namun, tafsiran penggarap gending terkait penyusunan unsur-unsur 

musikal belum ditelusuri lebih lanjut. 

Melihat judul Gending Karesmén yang dipilih adalah sama, yakni Si 

Kabayan Jeung Raja Jimbul. Membaca judul penelitian Rahimakumulloh sudah 

jelas arah kajiannya lebih pada telusuran unsur yang berkenaan dengan lingkup 

ilmu bahasa. Sedangkan, kajian yang dilakukan penelitian kali ini, berfokus pada 

penelusuran struktur musikal, struktur dramatik, dan teks-konteks pada pertunjukan 

yang terjadi di antara teks dalam Gending Karesmén. Pendekatan yang digunakan 

pun berbeda, Rahimakumulloh memilih studi kasus, sedangkan peneliti memilih 

fenomenologi untuk menaungi dan memberikan arah jelas penelitian. Komunikasi 



14 
 

estetik antar teks yang terjadi pada GKSKJRJ merupakan fenomena menarik. Di 

samping sajian ini merupakan hasil ekranisasi naskah, cara para seniman 

menggarap pun menambah keragaman yang penting untuk ditafsirkan. Teknik 

analisis konten digunakan pada kedua penelitian. Namun, khusus penelitian ini, 

data utama yang digunakan dalam proses analisis, yakni manuskrip musik Gending 

Karesmén yang ditulis oleh Mang Koko. Dengan mengacu pada data tersebut, 

kiranya proses komunikasi estetik antar teks dapat teruraikan secara lebih jelas. 

  

3. Guntur Galunggung Song, Text and Symbolic Meaning Review 

Artikel ilmiah ini ditulis oleh Abizar Algifari Saiful dan Yudi Sukmayadi 

dan diterbitkan oleh Jurnal Dewaruci dalam volume 18, nomor 2, tahun 2023. 

Gending Karesmén merupakan karya kolektif antara dua seniman, yaitu Wahyu 

Wibisana dan Mang Koko. Pelibatan antara sastra dan musik (Karawitan Sunda) 

bukan hal baru untuk dibahas. Berdasar pada telusuran literatur yang telah 

dilakukan, kedua teks tersebut terkadang sulit untuk dipisahkan, apalagi bila sudah 

menjadi sebuah karya seni. Tidak hanya menyoal siapa mengiringi apa, tetapi sudah 

menjadi satu keutuhan yang memiliki keistimewaannya tersendiri. Penelitian Saiful 

berjudul Guntur Galunggung Song: Text and Symbolic Meaning Review 

mengetengahkan pernyataan tersebut. Diketahui sama dengan GKSKJRJ, lagu 

Guntur Galunggung merupakan karya kolektif antara Wahyu Wibisana (penulis 

lirik lagu) dan Mang Koko (komposer). Sastra dan musik (Karawitan Sunda) 

meleburkan diri menjadi satu sajian seni, yaitu Kawih. Kualiatif menjadi pilihan 

dari metode penelitian ini. Mengacu pada data manuskrip musik dan data audio, 



15 
 

penelitian ini menetapkan analisis konten untuk mengungkap hubungan antar teks, 

dalam hal ini musik dan lirik lagu. 

Temuan dari penelitian ini adalah gramatika musikal yang ditelusuri secara 

deskripsi mendalam dari setiap unsur musikal yang digunakan pada lagu Guntur 

Galunggung. Mulai dari struktur, bentuk, susunan garap melodi, hingga korelasi 

tafsir antara lirik lagu dengan garap gending, dibahas dalam penelitian ini. Satu 

pernyataan yang penting untuk diungkapkan, yakni dalam proses garap lagu, kedua 

seniman memiliki peran yang berbeda, dan ini memunculkan keragaman tafsir. 

Latar sosial-budaya yang dimiliki oleh kedua seniman tersebut amat berpengaruh 

terhadap proses garap. Hal tersebut menjadi poin penting yang dapat dijadikan 

sebagai paradigma dasar ketika menatap sebuah pertunjukan Gending Karesmén. 

Apalagi unsur teks yang disajikan dalam Gending Karesmén lebih banyak 

dibandingkan dengan lagu, membuat bentuk kesenian ini lebih kompleks lapis 

gramatikanya. Kiranya, proses mengungkap gramatika musikal pada penelitian 

Saiful dapat menjadi pilihan menarik untuk mengungkap hubungan antara musik 

(Karawitan Sunda) dengan naskah (dialog). 

Penelitian Saiful menganalisis lagu Guntur Galunggung untuk mengungkap 

gramatika musik dan hubungan antara musik-sastra (lirik lagu). Melihat dua unsur 

tersebut, kiranya bersinggungan dengan penelitian Gending Karesmén kali ini. 

Pasalnya, dua unsur teks tersebut dinampak pula dalam garapan GKSKJRJ. 

Perbedaannya, Gending Karesmén memiliki kompleksitas komunikasi teks yang 

lebih beragam. Dalam kajian yang peneliti lakukan, tidak berfokus pada 

mengungkap gramatika musikal pada gending yang digunakan dalam Gending 



16 
 

Karesmén. Namun, lebih pada bagaimana komunikasi (dialog) yang terjalin di 

antara teks yang bertebaran dalam pertunjukan, di antaranya musik dengan naskah, 

musik dengan peran, peran dengan naskah, dan naskah dengan tata panggung. 

Telaah gramatika masih diperlukan, hanya saja tujuan aktivitas tersebut difokuskan 

untuk menajamkan dan memperkuat pernyataan korelasi tafsir musik terhadap teks 

lain. 

  

4. Komunikasi Estetik dalam Seni Pertunjukan Teater Rakyat Sandiwara Cirebon 

Artikel ilmiah ini ditulis oleh Jaeni dan diterbitkan oleh Jurnal Panggung 

dalam volume 22, nomor 2, tahun 2012. Dalam penelitian ini, akan diungkap 

komunikasi estetik antar teks yang terjadi pada pertunjukan GKSKJRJ. Komunikasi 

estetik telah menjadi subjek penelitian sedari dulu. Penelitian Jaeni berjudul 

Komunikasi Estetik dalam Seni Pertunjukan Teater Rakyat Sandiwara Cirebon 

menerangkan dan menguraikan proses terjadinya komunikasi estetik dalam sebuah 

pertunjukan teater rakyat. pertunjukan sandiwara Cirebon, sebuah bentuk seni 

pertunjukan teater rakyat yang mengandung nilai-nilai estetik dan sosial-budaya. 

Melalui pendekatan etnografi komunikasi, penelitian kualitatif ini mengamati 

pertunjukan sandiwara sebagai peristiwa komunikasi antara masyarakat di desa 

Cangkring, Plered, Cirebon. Hasilnya menunjukkan bahwa estetika sandiwara 

Cirebon mencerminkan ekspresi dan refleksi pandangan dunia, kepercayaan, dan 

nilai-nilai sosial budaya masyarakat lokal. Komunikasi estetik dalam pertunjukan 

sandiwara Cirebon melibatkan relasi nilai-nilai estetik antara seniman dan 



17 
 

publiknya, serta memiliki fungsi komunikasi ekspresif dan ritual dalam interaksi 

sosial budaya. 

Artikel ini menyoroti esensi fundamental dari komunikasi estetik dalam 

pertunjukan sandiwara Cirebon, menggali peran ekspresi serta simbol-simbol yang 

menjelma dalam konteks budaya yang melingkupinya. Eksplorasi ini dilakukan 

melalui pendekatan etnografi yang mengungkapkan bahwa nilai-nilai estetika yang 

terpancar dalam sandiwara Cirebon bukan sekadar representasi artistik, melainkan 

cerminan nyata dari kehidupan sosial dan budaya masyarakat setempat. Menyelami 

aspek ini, artikel ini membawa kontribusi dalam memahami kedalaman komunikasi 

visual dan artistik yang tersemat dalam seni pertunjukan, memperluas pengetahuan 

tentang kekayaan budaya yang terus dijaga dan diperkaya melalui sandiwara 

Cirebon. Selain merumuskan esensi dari nilai-nilai estetika dalam pertunjukan 

sandiwara Cirebon, artikel ini juga menawarkan pandangan teoretis dan praktis 

yang berharga. Dengan mendasarkan diri pada penelitian etnografis, artikel ini 

memberikan gagasan konseptual yang bisa menjadi landasan bagi pengembangan 

konsep komunikasi estetik yang lebih luas dalam seni pertunjukan. Sementara itu, 

rekomendasi praktisnya membawa kontribusi dalam menginspirasi upaya-upaya 

untuk meningkatkan kreativitas seni pertunjukan, memberikan pandangan yang 

lebih mendalam bagi praktisi dan peneliti yang ingin menggali serta memperkaya 

ekspresi estetika dalam konteks seni sandiwara Cirebon. 

Dari penelitian sebelumnya tentang komunikasi estetik dalam seni 

pertunjukan sandiwara Cirebon, dapat diperoleh pemahaman mendalam tentang 

pentingnya relasi nilai-nilai estetik dalam konteks budaya lokal. Analisis dari artikel 



18 
 

Jaeni memberikan wawasan tentang bagaimana ekspresi dan simbol dalam 

pertunjukan teater rakyat mencerminkan pandangan dunia serta nilai sosial budaya 

masyarakatnya. Pendekatan etnografi dalam penelitian tersebut memperlihatkan 

bahwa estetika dalam sandiwara Cirebon bukan hanya representasi seni semata, 

tetapi juga cerminan nyata dari kehidupan masyarakatnya. Kontribusi dari 

penelitian ini dapat menjadi landasan penting dalam memahami komunikasi estetik 

dalam konteks seni pertunjukan, memperkaya gagasan tentang kekayaan budaya 

yang terus dijaga dan dikembangkan melalui seni sandiwara Cirebon. Artikel ini 

juga menawarkan gagasan konseptual yang bisa diterapkan untuk memperluas 

pemahaman komunikasi estetik dalam seni pertunjukan secara lebih umum, serta 

memberikan rekomendasi praktis yang dapat menginspirasi peningkatan kreativitas 

dalam seni sandiwara Cirebon. Integrasi temuan dari penelitian tentang komunikasi 

estetik dalam seni pertunjukan dapat memberikan pemahaman yang mendalam 

tentang ekspresi estetika dalam konteks seni GKSKJRJ, memperkaya wawasan 

tentang nilai-nilai estetik dan relasi antar teks dalam karya seni musik tradisional 

Sunda. 

 

5. Karawitan Sunda Gaya Mang Koko dan Pengaruhnya Terhadap Perkembangan 

Karawitan Sunda 

Disertasi ini disusun oleh Rasita Satriana yang diterbitkan Universitas 

Gadjah Mada pada tahun 2016. Satriana telah mengangkat Karawitan Sunda gaya 

Mang Koko sebagai fokus utama dalam penelitian identitas musikal. Analisis 

mendalam terhadap gaya karawitan ini tidak hanya mencerminkan perhatian yang 



19 
 

mendalam terhadap warisan Budaya Sunda, tetapi juga menunjukkan upaya nyata 

dalam menjaga dan memelihara dokumen pemikiran serta artefak yang terkait 

dengan kreativitas dalam dunia Karawitan Sunda. Mang Koko, sebagai figur 

seniman yang unik, bukan hanya menciptakan karya-karya yang memperkaya dunia 

pendidikan, namun juga memberikan warna yang khas dalam panggung 

pertunjukan. Keberlanjutan dalam menggunakan konsep wanda anyar sebagai 

landasan modifikasi karawitan tradisional yang dilakukan Mang Koko sejak era 

awal Kanca Indihiang pada tahun 1946 hingga puncak kreativitasnya dalam 

gamelan wanda anyar pada tahun 1985, menjadi pendorong bagi akumulasi 

kreativitasnya yang kemudian membentuk sebuah gaya karawitan yang 

independen. Eksistensi Mang Koko dalam membaurkan konsep wanda anyar ke 

dalam struktur Karawitan Sunda tak hanya menjadi bukti perjalanan kreatif yang 

berkesinambungan, tetapi juga menjadi titik tolak penting dalam evolusi gaya seni 

musik tradisional Sunda. Transformasi yang dilakukannya selama bertahun-tahun 

tidak hanya menandai inovasi, tetapi juga menegaskan pentingnya eksplorasi 

terhadap elemen-elemen tradisional yang kemudian digabungkan dengan sentuhan 

modern, menciptakan sebuah identitas musikal yang unik dan otonom dalam dunia 

Karawitan Sunda. 

Mang Koko memadukan unsur-unsur karawitan, musik Barat dan teknologi, 

dengan pilihan medium yang tidak digarap oleh seniman lain, sehingga wujud 

kekaryaannya muncul sebagai genre baru dalam khasanah Karawitan Sunda. 

Karena kebedaannya, berdasarkan pada teori gaya seni dari Supanggah kekaryaan 

Mang Koko dalam Karawitan Sunda dapat disimpulkan sebagai salah satu gaya seni 



20 
 

yang hidup dan berkembang dalam Karawitan Sunda. Indikator gaya seni yang 

ditemukan dalam kekaryaan Mang Koko, meliputi: 1) Merupakan perkembangan 

dari Karawitan Sunda tradisi; 2) Kekaryaan Mang Koko memiliki kekhususan baik 

dari segi struktur kompositoris maupun garap, yang berbeda dengan Karawitan 

Sunda tradisi; 3) Karawitan Sunda gaya Mang Koko yang dirintis sejak tahun 1946, 

sampai penelitian ini selesai dilakukan (tahun 2015) masih terus hidup dan 

berkembang dalam khasanah Karawitan Sunda; 4) Konsep Karawitan Sunda wanda 

anyar Mang Koko menjadi rujukan proses penciptaan karya seni para seniman 

pasca Mang Koko. 

Data ini memberikan landasan penting yang dapat mendukung penelitian 

mengenai GKSKJRJ. Fokus pada eksistensi Mang Koko sebagai seniman kreatif 

menyoroti pentingnya evolusi dalam Karawitan Sunda. Transformasi karawitan 

tradisional menjadi gaya yang independen mencerminkan inovasi dan eksplorasi 

yang terjadi dalam dunia seni musik tradisional Sunda. Pendekatan Mang Koko 

dalam menggabungkan unsur-unsur karawitan, musik Barat, dan teknologi 

membentuk genre baru dalam khasanah Karawitan Sunda, menunjukkan relevansi 

penelitian terhadap interaksi antara sastra dan musik dalam menciptakan karya seni 

yang utuh. Selain itu, konsep wanda anyar yang menjadi landasan modifikasi 

karawitan tradisional menjadi penting sebagai rujukan bagi penciptaan karya seni 

bagi seniman-seniman masa depan dalam konteks yang lebih luas dari karya-karya 

Mang Koko. 

 



21 
 

Judul, Penulis, 

Penerbit 
Metode Pendekatan Hasil Kontribusi Persamaan Perbedaan 

1. Gending 

Karesmén, Teater 

Tradisional 

Menak di 

Priangan 1904-

1942; Tatang 

Abdulah, I. 

Syarief Hidayat, 

A. Sobana 

Hardjasaputra, 

dan Jakob 

Sumardjo; Jurnal 

Panggung 

 

Kualitatif Historis 

Tatang Abdulah dalam 

tulisannya menganalisis 

perkembangan Gending 

Karesmén di Priangan, 

khususnya di Kota 

Bandung, antara tahun 

1904-1942 dengan 

metode kualitatif dan 

pendekatan sejarah. 

Penelitian ini menelusuri 

asal usul Gending 

Karesmén dari tunil Sunda 

hingga menjadi Gending 

Karesmén yang digarap 

oleh Raden Machyar 

Angga Kusumadinata 

pada tahun 1935. Abdulah 

menyimpulkan bahwa 

Gending Karesmén 

merupakan hasil 

perpaduan Karawitan 

Sunda dengan seni 

lainnya, menjadikan 

musik sebagai elemen 

dasar dalam penyajiannya. 

Penelitian ini 

memberikan 

gambaran garis 

sejarah yang jelas 

asal-usul 

terbentuknya 

Gending 

Karesmén di Tatar 

Sunda (Jawa 

Barat). 

Menelusuri 

aktivitas teater 

rakyat (Gending 

Karesmén) yang 

ada di Jawa 

Barat (Sunda). 

Pendekatan 

dan teknik 

analisis yang 

digunakan 

berbeda. 



22 
 

2. Pendidikan 

Karakter Dalam 

Naskah 

GKSKJRJ Karya 

Wahyu Wibisana 

(Kajian Struktur 

dan Psikosastra); 

Sanjani 

Rahimakumulloh; 

Jurnal Lokabasa 

 

 

Kualitatif Studi Kasus 

Penelitian ini memiliki 

objek kajian yang lebih 

fokus pada naskah 

Gending Karesmén. 

Penelitian ini 

menggunakan metode 

kualitatif dengan 

pendekatan studi kasus, 

menganalisis konten 

naskah untuk 

mengidentifikasi nilai-

nilai pendidikan karakter. 

Temuan utama penelitian 

ini mencakup analisis 

struktur naratif, struktur 

dramatik, dan psikosastra, 

yang mengungkap 12 nilai 

pendidikan karakter. 

Struktur dramatik dalam 

naskah tersebut meliputi 

prolog, 182 dialog, 12 

adegan, 22 wawancang, 1 

solilokui, dan 3 bentuk 

sastra lagu, namun tidak 

terdapat babak, epilog, 

dan aside. 

 

Penelitian ini 

menyuguhkan 

hasil analisis yang 

mendalam terkait 

aspek sastra yang 

digunakan dalam 

GKSKJRJ. 

Objek yang 

dikaji sama, 

yakni GKSKJRJ 

Tujuan dan 

pendekatan 

penelitian 

berbeda. 



23 
 

3. Guntur 

Galunggung 

Song, Text and 

Symbolic 

Meaning Review; 

Abizar Algifari 

Saiful dan Yudi 

Sukmayadi; 

Jurnal Dewaruci 

Kualitatif Studi Kasus 

Penelitian ini mengkaji 

lagu Guntur Galunggung 

karya kolektif Wahyu 

Wibisana dan Mang 

Koko, yang merupakan 

perpaduan sastra dan 

musik Sunda. Metode 

kualitatif dengan analisis 

konten digunakan untuk 

meneliti hubungan antara 

musik dan lirik lagu 

berdasarkan manuskrip 

musik dan data audio. 

Temuan penelitian ini 

mencakup analisis 

struktur, bentuk, susunan 

melodi, serta korelasi 

tafsir antara lirik dan 

musik, mengungkap peran 

berbeda dari kedua 

seniman dalam proses 

penciptaan lagu. Latar 

sosial-budaya seniman 

sangat mempengaruhi 

proses ini, menjadi 

paradigma penting dalam 

memahami kompleksitas 

Menjelaskan 

implementasi 

proses analisis 

musikal dalam 

konteks lagu-lagu 

karya Mang Koko 

yang dapat 

diimplementasikan 

dalam penelitian. 

Karya musik 

yang dianalisis 

masih berkaitan 

dengan 

kreativitas 

maestro 

Karawitan 

Sunda, Mang 

Koko. 

Pendekatan 

dan bentuk 

karya yang 

dianalisis 

berbeda. 



24 
 

gramatika Gending 

Karesmén. 

 

4. Komunikasi 

Estetik dalam 

Seni Pertunjukan 

Teater Rakyat 

Sandiwara 

Cirebon; Jaeni; 

Jurnal Panggung 

Kualitatif  

Penelitian ini menjelaskan 

proses komunikasi estetik 

dalam pertunjukan teater 

rakyat di desa Cangkring, 

Plered, Cirebon, 

menggunakan pendekatan 

etnografi komunikasi. 

Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa 

estetika sandiwara 

Cirebon mencerminkan 

pandangan dunia, 

kepercayaan, dan nilai-

nilai sosial budaya 

masyarakat lokal, serta 

berfungsi sebagai 

komunikasi ekspresif dan 

ritual. Penelitian ini 

memberikan wawasan 

tentang relasi nilai-nilai 

estetik antara seniman dan 

publik, serta menawarkan 

gagasan konseptual dan 

rekomendasi praktis untuk 

memperkaya ekspresi 

Memberikan 

contoh konkret 

fenomena 

komunikasi estetik 

yang terjadi dalam 

teater rakyat. 

Mengetengahkan 

fenomena 

komunikasi 

estetik dalam 

teater rakya. 

Bentuk teater 

rakyat yang 

menjadi objek 

penelitian 

berbeda. 



25 
 

estetika dalam seni 

pertunjukan. 

5. Karawitan 

Sunda Gaya 

Mang Koko dan 

Pengaruhnya 

Terhadap 

Perkembangan 

Karawitan Sunda; 

Rasita Satriana; 

Universitas 

Gadjah Mada 

Kualitatif Studi Kasus 

Penelitian Satriana 

tentang Karawitan Sunda 

gaya Mang Koko 

menyoroti identitas 

musikal dan warisan 

Budaya Sunda yang dijaga 

serta dipelihara melalui 

karya-karya Mang Koko. 

Mang Koko menciptakan 

gaya karawitan yang 

independen dengan 

memadukan konsep 

wanda anyar, musik Barat, 

dan teknologi, 

menghasilkan inovasi 

yang memperkaya 

Karawitan Sunda dari 

1946 hingga 1985. Karya 

Mang Koko, yang berbeda 

dari Karawitan Sunda 

tradisional, tetap hidup 

dan berkembang hingga 

sekarang, menjadi rujukan 

bagi seniman-seniman 

berikutnya. Berdasarkan 

teori gaya seni dari 

Menjelaskan 

secara terperinci 

identitas musikal 

yang dimiliki oleh 

Mang Koko. 

Meneliti karya 

musik yang 

disusun oleh 

Mang Koko. 

Penelitian 

lebih berfokus 

pada satu 

bentuk karya 

teater 

(GKSKJRJ). 



26 
 

Supanggah, kekaryaan 

Mang Koko diakui 

sebagai gaya seni yang 

hidup dan berkembang 

dalam Karawitan Sunda. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27 
 

F. Tinjauan Teori 

1. Struktur dan Bentuk Musikal sebagai Landasan Kreativitas 

Menurut Waridi, istilah struktur dalam konteks karawitan Jawa memiliki dua 

pengertian. Pertama, struktur diartikan sebagai susunan kalimat-kalimat lagu yang 

membentuk sebuah gending. Kedua, struktur dimaknai sebagai penyusunan 

bagian-bagian dalam komposisi musikal sebuah gending (Waridi, 2008). Dalam 

penelitian ini, istilah struktur komposisi merujuk pada pengertian kedua menurut 

Waridi, yaitu penyusunan bagian-bagian dalam komposisi musikal suatu gending. 

Sebagai sebuah bentuk teater rakyat yang menggabungkan musik, naskah, dan seni 

peran, Gending Karesmén memiliki struktur yang khas, yang terbentuk dari 

pengorganisasian elemen-elemen musik seperti melodi, irama, dan harmoni yang 

disusun sedemikian rupa untuk menciptakan kesatuan yang utuh. Struktur ini, yang 

sesuai dengan pengertian kedua Waridi, mengatur bagaimana bagian-bagian 

musikal – seperti gamelan dan vokal (dialog yang dinyanyikan) – berinteraksi 

untuk membentuk narasi yang koheren dan memperkuat pesan estetik. 

Dalam GKSKJRJ, musik tidak hanya berfungsi sebagai pengiring, tetapi juga 

memainkan peran sentral dalam menyampaikan alur cerita dan karakter. Struktur 

komposisi musikalnya tidak hanya mencakup bagian-bagian seperti pembukaan 

(prolog), bagian utama (adegan), dan penutupan (epilog), tetapi juga bagaimana 

masing-masing bagian ini disusun agar seimbang, dengan dinamika musik yang 

saling mendukung antara Karawitan Sunda dan naskah. Hal ini menciptakan 

lapisan komunikasi estetik yang memperkaya pengalaman penonton dalam 



28 
 

mengapresiasi hubungan antara musik dan cerita yang berkembang dalam 

pertunjukan. 

Dalam konteks penelitian GKSKJRJ, pandangan Arnold Schoenberg 

mengenai bentuk musik sebagai hasil dari pengorganisasian suara dalam waktu 

sangat relevan dengan cara struktur musik disusun dalam Gending Karesmén. 

Schoenberg berpendapat bahwa bentuk musikal terbentuk melalui transformasi 

dan pembangunan yang terorganisir dengan aturan tertentu, baik dalam hal melodi, 

harmoni, maupun ritme (Schoenberg, 1978). Dalam Gending Karesmén, terutama 

pada Si Kabayan Jeung Raja Jimbul, bentuk musikal juga berkembang melalui 

transformasi elemen-elemen musik yang sesuai dengan perubahan emosi dan 

karakter dalam cerita. 

Sebagai contoh, perubahan dalam melodi, ritme, dan harmoni dalam Gending 

Karesmén menciptakan dinamika yang bersesuaian dengan alur cerita yang 

diangkat di setiap adegannya. Saat adegan berubah, seperti dari suasana humoris 

menjadi dramatis, musik yang mengiringi juga mengalami transformasi dalam 

tempo dan harmoni, sejalan dengan konsep Schoenberg tentang proses 

transformasi dalam bentuk musik. Hal ini membantu menciptakan kesatuan dan 

kesinambungan dalam pertunjukan, sehingga penonton dapat merasakan 

perjalanan emosional karakter, serta memperkuat narasi yang sedang berlangsung. 

Selain itu, Schoenberg menganggap bahwa bentuk musikal bukanlah sesuatu yang 

statis, tetapi berkembang melalui pembangunan ide musikal yang terorganisir. 

Dalam Gending Karesmén, pembentukan bentuk musik juga mengikuti pola yang 

berkembang secara organik, seiring dengan perubahan dalam struktur narasi. 



29 
 

Musik tidak hanya berfungsi sebagai latar belakang, tetapi turut mengembangkan 

cerita melalui proses pembangunan musikal yang mendukung pergeseran suasana 

dan karakter. Dengan demikian, pendekatan Schoenberg tentang bentuk musik 

yang dibangun melalui transformasi dan organisasi waktu sangat relevan dalam 

menganalisis bagaimana musik dalam Gending Karesmén berperan untuk 

mengarahkan, memperkaya, dan memperdalam pemahaman penonton terhadap 

cerita yang disampaikan. 

 

2. Komunikasi Estetik Sebagai Fenomena Pertunjukan 

GKSKJRJ merupakan karya kolektif seni pertunjukan yang disusun oleh 

sastrawan Wahyu Wibisana (naskah) dan maestro Karawitan Sunda Mang Koko 

(gending). Diketahui bahwa Gending Karesmén adalah salah satu jenis teater rakyat 

Sunda yang terdiri dari empat teks utama, di antaranya musik (Karawitan Sunda), 

teater, sastra, dan rupa. Berbeda dengan teater rakyat yang lain, Gending Karesmén 

memosisikan musik (gending) sebagai ciri khas utama. Walaupun berpijak pada 

salah satu karya sastra (naskah), garap Karawitan Sunda memiliki porsi yang lebih 

banyak mempengaruhi jalannya pertunjukan. Salah satunya adalah dialog. Gending 

Karesmén menggunakan dialog yang dinyanyikan (bermelodi). Dengan demikian, 

orang yang memerankan setiap tokohnya perlu memiliki kepekaan musikal yang 

ideal dan juga memiliki kemampuan berperan yang baik. 

Dari gambaran yang diketengahkan tersebut, setiap teks yang terlibat dalam 

pembentukan Gending Karesmén mengalami aktivitas komunikasi estetik. Unsur-



30 
 

unsur tekstual yang berasal dari musik (Karawitan Sunda), teater, sastra, dan rupa, 

melebur menjadi satu, saling berdialog membentuk satu pewujudan baru. Skema 

komunikasi antar teks yang terjadi dalam Gending Karesmén berangkat dari 

pernyataan yang diungkapkan oleh Jaeni dan Chandrasekhar tentang komunikasi 

estetik. Dijelaskan bahwa komunikasi estetik merupakan sebuah peristiwa 

komunikasi dalam seni pertunjukan yang di dalamnya terdapat relasi harmonis 

nilai-nilai estetik (tekstual dan kontekstual) sebagai pesan bermakna antara seniman 

dengan publiknya (Chandrasekhar, 1987; Jaeni, 2012, p. 173, 2023). Beranjak dari 

definisi tersebut, kiranya Gending Karesmén sebagai seni pertunjukan mengalami 

itu. Kompleksitas teks yang digunakan dalam pertunjukan, menciptakan 

komunikasi estetik antar teks. 

Santosa menyatakan bahwa aliran sistem teks terjadi dalam domain yang 

saling mengisi, bukan domain yang sama sekali tidak berhubungan dan sama sekali 

terpisah; persinggungan itulah yang menyebabkan setiap sistem dapat memperkaya 

sistem lain (Santosa, 2011, p. 97). Pernyataan dari Santosa mengenai aliran sistem 

teks yang saling berhubungan memiliki relevansi yang kuat dengan pertunjukan 

teater rakyat seperti Gending Karesmén, khususnya dalam konteks pertunjukan 

seperti Si Kabayan Jeung Raja Jimbul. Pertunjukan ini bukan hanya tentang cerita 

atau simbol-simbol yang berdiri sendiri, tetapi juga tentang interaksi kompleks 

antara berbagai sistem teks yang saling memperkaya satu sama lain. Pertunjukan Si 

Kabayan Jeung Raja Jimbul dalam Gending Karesmén adalah hasil kolaborasi 

antara elemen-elemen berbeda seperti musik, gerakan, dialog, dan cerita. Setiap 

elemen ini dapat dianggap sebagai sistem teks yang memiliki area persinggungan 



31 
 

di mana mereka saling memperkaya dan memberi makna satu sama lain. Musik 

yang mengiringi adegan, gerakan tari, serta dialog antara karakter-karakternya 

membentuk suatu keseimbangan yang memperkaya interpretasi dari masing-

masing sistem teks. 

Pernyataan Santosa menyoroti pentingnya persinggungan antara sistem-

sistem tersebut. Dalam konteks pertunjukan Gending Karesmén, persinggungan ini 

menggambarkan bagaimana setiap sistem teks saling mempengaruhi, memberikan 

lapisan makna yang lebih dalam terhadap cerita yang disampaikan. Misalnya, 

musik yang diiringi pertunjukan tidak hanya sekadar pendukung, tetapi juga sebuah 

sistem teks yang berinteraksi dengan cerita dan gerakan untuk menciptakan suasana 

dan memperkaya pengalaman penonton. Hal ini mengilustrasikan bagaimana 

pertunjukan Gending Karesmén ini menjadi kompleks dengan adanya interaksi 

yang harmonis antara berbagai sistem teks. Dalam keseluruhan pertunjukan, setiap 

elemen bukanlah entitas terpisah, tetapi saling bersinggungan, membentuk jalinan 

yang memperkaya dan melengkapi satu sama lain untuk memberikan pengalaman 

teater rakyat yang kaya dan mendalam bagi penontonnya. 

Dalam setiap pertunjukan Gending Karesmén, kompleksitas bukan hanya 

terletak pada harmoni musik atau gerakan tari, tetapi juga dalam interaksi antara 

berbagai teks yang saling berhubungan. Gending Karesmén, sebagai bagian dari 

warisan teater rakyat, tidak hanya menyajikan sebuah cerita atau musik semata, 

tetapi juga menciptakan jaringan kompleks dari teks-teks yang saling 

mempengaruhi satu sama lain. Hal ini memberikan ruang bagi interpretasi yang 

unik dan perubahan makna yang dinamis setiap kali pertunjukan dilakukan, sesuai 



32 
 

dengan pemahaman dan konteks individu yang berbeda. Pernyataan yang 

dikemukakan oleh Santosa tentang hubungan antar teks sebagai jaringan yang 

berinteraksi memiliki relevansi yang kuat dengan pertunjukan Gending Karesmén. 

Dalam konteks ini, setiap pertunjukan Gending Karesmén dapat dilihat sebagai satu 

teks yang terhubung dengan teks-teks lainnya, baik itu pertunjukan yang telah ada 

sebelumnya atau referensi dari karya-karya lain yang menjadi bagian dari warisan 

budaya yang sama. Konsep ini menggambarkan bahwa Gending Karesmén tidaklah 

statis; mereka terlibat dalam suatu dinamika di mana interpretasi, pembaruan, 

pengurangan, atau penambahan elemen-elemen tertentu dapat terjadi sesuai dengan 

makna yang hidup pada saat pemberi makna mencari pemahaman tentang 

pertunjukan tersebut. Hal ini sejalan dengan pernyataan Santosa berikut. 

Kaitan antara satu teks dengan lainnya seperti jaringan yang berinteraksi 

sehingga suatu teks dapat “mengontrol” sistem teks yang terdahulu. Bahkan 

sering pula suatu teks memperbarui, menambah, mengurangi, atau 

menghilangkan teks lain sesuai dengan makna yang “hidup” pada saat 

pemberi makna mencari pemahaman tentang teks tersebut (Santosa, 2005, p. 

115). 

Penggunaan teori komunikasi estetik menjadi sangat penting dalam mengkaji 

seni pertunjukan Gending Karesmén karena teori ini memberikan kerangka kerja 

yang mendalam untuk memahami interaksi kompleks antara elemen-elemen 

estetika dalam pertunjukan. Dalam konteks Gending Karesmén, teori ini membantu 

dalam menganalisis bagaimana elemen-elemen seperti musik, gerakan, kostum, dan 

narasi saling berinteraksi untuk menciptakan sebuah pengalaman estetis yang unik. 

Penggunaan teori komunikasi estetik memungkinkan pemahaman yang lebih dalam 

tentang bagaimana setiap elemen ini tidak hanya berdiri sendiri, tetapi saling 

berhubungan dalam membentuk keseluruhan pertunjukan. Selain itu, teori 



33 
 

komunikasi estetik juga memungkinkan peneliti atau pengamat untuk 

mengeksplorasi makna-makna yang muncul dari pengalaman estetis tersebut. 

Dalam Gending Karesmén, aspek emosional, psikologis, dan sosial dari 

pengalaman seni pertunjukan ini dapat dipelajari melalui pendekatan ini. Hal ini 

membuka ruang bagi pemahaman yang lebih luas tentang bagaimana seni 

pertunjukan seperti Gending Karesmén tidak hanya memengaruhi emosi dan 

persepsi individu, tetapi juga bagaimana pengalaman estetis ini memberi kontribusi 

terhadap dinamika budaya dan sosial masyarakat yang membawanya. Dengan 

demikian, teori komunikasi estetik menjadi alat penting untuk memahami dan 

mengapresiasi kedalaman dan kompleksitas seni pertunjukan seperti Gending 

Karesmén dalam konteks budaya dan komunikasi. 

 

3. Interaksionisme Simbolik Sebagai Proses Pembacaan Teks Pertunjukan 

Suatu kode budaya, termasuk bahasa, adalah sistem makna yang kompleks 

dan padat, yang dihasilkan oleh sejumlah konotasi dan sigifikansi yang tidak 

terbatas. Ini berarti bahwa kode-kode tersebut dapat dibaca dengan bermacam-

macam cara, dengan penekanan berbeda, dan juga dengan daya kritis yang lebih 

atau kurang atau terpisah dari pikiran. Secara ringkas, pembacaan produk budaya 

adalah aktivitas penafsiran (Wolff, 1993, p. 97). Pernyataan tentang kompleksitas 

kode budaya dan aktivitas penafsiran sangat relevan dengan proses terbentuknya 

teater rakyat Gending Karesmén. Pertunjukan teater rakyat seperti Gending 

Karesmén tidaklah sekadar sekumpulan elemen yang terpisah, melainkan 

merupakan representasi dari kompleksitas budaya dalam sistem makna yang kaya. 



34 
 

Dalam konteks ini, elemen-elemen seperti musik, gerakan tari, kostum, dan cerita 

dalam Gending Karesmén merupakan bagian dari suatu kode budaya yang padat 

dengan konotasi dan signifikasi yang bervariasi. 

Setiap aspek dalam Gending Karesmén membawa konstruksi makna yang 

kompleks. Musik, misalnya, tidak hanya mengiringi pertunjukan, tetapi juga 

memiliki konotasi dan makna yang dalam, yang dapat diinterpretasikan dengan 

berbagai cara. Begitu pula dengan gerakan tari atau dialog yang saling melengkapi 

dalam pertunjukan ini. Proses pembentukan teater rakyat Gending Karesmén 

melibatkan pengaturan, pengembangan, dan penggabungan dari berbagai elemen 

ini untuk membentuk suatu keseluruhan yang membawa banyak konotasi dan 

signifikasi. Lebih lanjut, pernyataan tersebut menggambarkan bahwa pembacaan 

produk budaya melalui aktivitas penafsiran merupakan proses yang terus-menerus 

berubah. Begitu pula dengan teater rakyat Gending Karesmén, yang tidak statis 

dalam maknanya. Interpretasi atas pertunjukan ini bisa bervariasi tergantung pada 

pengalaman, konteks, dan pemahaman individu yang menontonnya. Artinya, setiap 

penonton memiliki kebebasan untuk membaca Gending Karesmén dengan cara 

yang berbeda, menekankan aspek yang berbeda pula dalam proses penafsiran. 

Dalam keseluruhan, pernyataan ini memberikan wawasan tentang betapa 

kompleksnya proses terbentuknya teater rakyat Gending Karesmén sebagai 

representasi dari kode budaya yang kaya akan makna. Interpretasi yang beragam, 

daya kritis individu, dan dinamika perubahan dalam penafsiran adalah bagian 

integral dari proses terbentuknya dan penontonan Gending Karesmén sebagai 

bagian dari seni pertunjukan. 



35 
 

Interaksionisme simbolik menekankan pada agensi dan kreativitas manusia 

yang menonjolkan bagaimana individu menciptakan dan menciptakan kembali 

dunia sosial mereka melalui penggunaan dan manipulasi simbol dalam interaksi 

bersama dengan aktor-aktor sosial lainnya secara dinamis dan tak terbatas (Adade, 

2019, p. 17). Blumer mencatat bahwa istilah “interaksi simbolik” tentu saja 

mengacu pada karakter interaksi yang unik dan khas seperti yang terjadi di antara 

manusia (interaksi sosial). Manusia menafsirkan atau mendefinisikan tindakan satu 

sama lain melalui tanggapan mereka yang tidak dibuat secara langsung terhadap 

tindakan satu sama lain, melainkan berdasarkan makna yang mereka lampirkan 

pada tindakan tersebut. Dengan demikian, interaksi manusia dimediasi oleh 

penggunaan simbol, interpretasi, atau memastikan makna dari tindakan satu sama 

lain (Blumer, 1969, p. 180; Denzin, 1992, p. 135). 

Dalam konteks teater rakyat, seperti Gending Karesmén, teori 

interaksionisme simbolik dapat memberikan wawasan yang menarik tentang 

bagaimana masyarakat membangun dan mempertahankan makna-makna budaya 

melalui interaksi simbolis. Gending Karesmén merupakan bagian dari tradisi teater 

rakyat Jawa yang memiliki banyak simbol, baik dalam musik, gerakan, kostum, dan 

cerita yang disampaikan. Dalam pandangan interaksionisme simbolik, pertunjukan 

Gending Karesmén tidak hanya menjadi sekadar pertunjukan teater, tetapi menjadi 

panggung di mana simbol-simbol budaya dan makna-makna sosial terus dibangun 

dan direproduksi. Setiap gerakan, setiap melodi, setiap kostum dalam Gending 

Karesmén dapat dianggap sebagai simbol-simbol yang diberikan makna oleh 

masyarakat yang terlibat dalam pertunjukan. Penonton, pemain, dan pembuat 



36 
 

Gending Karesmén saling berinteraksi untuk menciptakan dan menginterpretasikan 

makna dari setiap simbol yang ada di dalamnya. 

Teori interaksionisme simbolik menyoroti peran aktif penonton dan pemain 

dalam memelihara dan menciptakan tradisi teater rakyat seperti Gending Karesmén. 

Dalam konteks ini, penelitian menggunakan pendekatan ini untuk menggali 

bagaimana setiap elemen pertunjukan – baik musik, gerakan, kostum, atau cerita – 

menciptakan simbol-simbol budaya yang diberi makna oleh interaksi sosial. 

Penonton bukan sekadar penerima pasif makna yang sudah ada; mereka aktif dalam 

memberi interpretasi dan merumuskan makna baru melalui interaksi dengan para 

pemain dan unsur-unsur pertunjukan. Melalui proses ini, peneliti dapat melihat 

bagaimana makna-makna budaya tersebut terus dihasilkan, diinterpretasikan ulang, 

dan dipertahankan. Pendekatan ini membuka jendela wawasan tentang bagaimana 

tradisi teater rakyat bertahan dan berkembang, bukan hanya sebagai pertunjukan 

semata, tetapi juga sebagai cerminan interaksi simbolis yang kompleks antara 

individu, budaya, dan pertunjukan itu sendiri. 

Pertunjukan Gending Karesmén merupakan sebuah perwujudan dari 

multidimensi teks, menunjukkan kompleksitas dalam interaksi simbolik. Melalui 

pendekatan apresiasi yang mendalam, interaksi ini dapat diungkapkan dalam 

berbagai lapisan makna. Gending Karesmén sebagai seni pertunjukan mengandung 

sejumlah besar informasi simbolik yang dimaksudkan untuk menyampaikan tujuan 

dan makna tertentu kepada penonton. Naskah menjadi pondasi yang penting dalam 

menetapkan arah dan signifikansi dari pertunjukan tersebut. Keseluruhan unsur 

cerita yang terdapat dalam naskah berfungsi sebagai panduan utama dalam proses 



37 
 

interpretasi teks ini. Ketika penonton terlibat dalam pertunjukan Gending 

Karesmén, mereka terlibat dalam proses interpretasi yang sangat dipengaruhi oleh 

naskah. Naskah menjadi landasan untuk memahami tujuan dan pesan yang ingin 

disampaikan oleh setiap elemen dalam pertunjukan tersebut. Penonton tidak hanya 

menerima cerita yang disajikan, tetapi mereka juga berpartisipasi dalam 

menciptakan makna baru melalui interaksi simbolis dengan karakter, musik, 

gerakan, dan setiap aspek lain dari pertunjukan tersebut. 

Kompleksitas Gending Karesmén melampaui sekadar simbol-simbolnya; ini 

tercermin dalam interaksi erat antara setiap elemen cerita yang saling melengkapi. 

Analisis interaksionisme simbolik menjadi kunci untuk memahami bagaimana 

simbol-simbol ini diinterpretasikan, diperbanyak, dan dijaga oleh pelaku dan 

penonton. Pendekatan ini memperdalam pemahaman terhadap proses di balik 

pertunjukan Gending Karesmén, mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut 

terus mengalami reinterpretasi dan penafsiran baru dalam perubahan budaya. 

Ketika setiap bagian cerita berinteraksi dalam pertunjukan, mereka saling 

memperkuat makna masing-masing. Analisis simbolik memungkinkan peneliti 

untuk melihat bagaimana makna simbol-simbol tersebut tidak statis, melainkan 

terbentuk ulang melalui interaksi aktif para pelaku dan penonton. Ini membuka 

jendela wawasan tentang bagaimana simbol-simbol budaya dalam Gending 

Karesmén bertahan dan berubah seiring waktu, sesuai dengan perubahan budaya 

yang terus berkembang. Dengan demikian, pendekatan ini bukan hanya tentang 

memahami pertunjukan secara teoretis, tetapi juga tentang memahami perannya 



38 
 

dalam menghidupkan, menginterpretasikan, dan merespons dinamika budaya yang 

terus berubah. 

 

4. Kreativitas Sebagai Daya Alih Wahana Garap 

Gending Karesmén adalah hasil kolaborasi antara dua seniman, Wahyu 

Wibisana dan Mang Koko. Kolaborasi ini tidak hanya menciptakan pertunjukan, 

tetapi juga menciptakan identitas baru yang muncul dari proses kreatif mereka. 

Wahyu Wibisana dan Mang Koko membawa ke dalam kolaborasi mereka latar 

belakang pengetahuan, pengalaman, dan kekayaan budaya yang unik, yang menjadi 

fondasi kreativitas mereka. Setiap seniman membawa ke dalam pertunjukan 

Gending Karesmén perspektif dan pemahaman yang berbeda. Mang Koko 

membawa pengalaman dan pengetahuan yang lebih mendalam tentang aspek musik 

atau komposisi, sementara Wahyu Wibisana dapat menyumbangkan pemahaman 

mendalam tentang gerakan atau pengalaman teater rakyat yang luas. Kolaborasi ini 

menciptakan ruang bagi ide-ide yang saling melengkapi dan memperkaya satu sama 

lain, membentuk identitas baru dalam Gending Karesmén. 

Proses kolaborasi ini juga menjadi cerminan dari prinsip-prinsip 

interaksionisme simbolik. Seperti yang diajukan oleh teori tersebut, interaksi antara 

dua seniman ini merupakan perpaduan simbol-simbol budaya, penafsiran, dan 

pengalaman yang saling membentuk makna baru dalam karya mereka. Dalam 

Gending Karesmén, proses kreatif bukan hanya tentang penyatuan dua individu, 

tetapi juga tentang penyatuan gagasan, simbol-simbol, dan pemahaman yang 



39 
 

mereka miliki. Melalui keterlibatan dan kolaborasi antara Wahyu Wibisana dan 

Mang Koko, Gending Karesmén bukan hanya sekadar pertunjukan, tetapi juga 

representasi dari kompleksitas dan kekayaan dari interaksi simbolis di antara 

seniman-seniman yang berkontribusi. Ini menegaskan bahwa karya seni tidak 

hanya tercipta dari satu perspektif, tetapi merupakan hasil dari pertukaran simbol-

simbol dan ide-ide yang beragam dari para pelaku kreatif. 

Edensor menyebut kreativitas sebagai kualitas improvisasi yang hadir di 

semua bentuk aktivitas budaya dan mengharuskan orang untuk beradaptasi, 

seringkali secara tidak sadar terhadap keadaan tertentu (Edensor et al., 2009, p. 9). 

Kreativitas berkaitan dengan gagasan, objek, pertunjukan, praktik, dan merupakan 

urusan individu, lembaga, perusahaan, dan pemerintah, yang memiliki dimensi 

spasial (Hawkins, 2017, p. 2). Secara umum, Gibbs menyebut kreativitas dapat 

dipahami dalam tiga metafora. Pertama, berpikir adalah memahami. Mengacu pada 

bagaimana informasi dirasakan, dikomunikasikan, dan dievaluasi. Kedua, berpikir 

itu bergerak. Menggambarkan urutan tindakan mental, keadaan, digunakan untuk 

mencapai tujuan tertentu. Ketiga, berpikir adalah manipulasi objek. 

Menggambarkan bagaimana kita menemukan dan mengevaluasi ide-ide dan 

menyatukannya untuk mencapai tujuan tertentu (Gibbs Jr, 2011, p. 113). 

Dalam penelitian ini, teori kreativitas memberikan peranan yang cukup 

penting. Gending Karesmén yang merupakan karya seni pertunjukan disusun 

menggunakan kreativitas seniman sebagai landasan utama. Tanpa kreativitas, 

Wahyu Wibisana dan Mang Koko tidak dapat menuangkan ide dan imajinasinya ke 

dalam media pertunjukan (sastra, drama, dan Karawitan Sunda). Tiga hal yang 



40 
 

sudah Gibbs ungkapkan di atas – memahami, bergerak, dan manipulasi objek – 

kiranya telah dilakukan oleh kedua seniman tersebut dalam menyusun Gending 

Karesmén. Proses memahami dilakukan di kedua seniman. Wahyu Wibisana 

mencoba mengkomunikasikan gagasan terkait nilai kehidupan Si Kabayan ke 

dalam satu naskah Gending Karesmén yang diberi judul Si Kabayang Jeung Raja 

Jimbul. Begitu juga dengan Mang Koko. Naskah yang telah sastrawan susun, ia 

coba untuk membacanya terlebih dahulu, sebelum memaknainya dalam bentuk 

gending (musik). Tidak hanya berlaku pada aktivitas pada diri masing-masing 

seniman saja, komunikasi pun terjadi antar seniman. Proses memahami dilakukan 

mereka secara dua arah (dinamis). 

Bergerak adalah tahap selanjutnya. Tahapan ini berisi aktivitas penuangan 

hasil tafsir (memahami). Setiap seniman menuangkan imajinasinya dalam media 

yang dipilihnya. Dalam konteks Gending Karesmén, media yang digunakan bersifat 

multiteks. Seperti halnya jenis teater rakyat yang lain, Gending Karesmén berdiri 

karena dukungan dari berbagai media, yaitu musik (Karawitan Sunda), seni peran, 

seni sastra, dan seni rupa. Namun perlu digaris bawahi, Karawitan Sunda dalam hal 

ini memiliki peran yang dominan. Sesuai dengan nama kesenian tersebut, kata 

“gending” diletakan di awal. Hal ini memiliki arti bahwa gending memegang peran 

utama dalam sajian jenis teater rakyat ini. Wahyu Wibisana dan Mang Koko sebagai 

kreator, bekerjasama membangun pertunjukan ini. Cara garap (penuangan) 

menentukan bentuk dan warna sajian Gending Karesmén. Walaupun keduanya 

berasal dari budaya yang sama (Sunda), garap dipengaruhi pula oleh kebiasaan, 

pengalaman, proses membaca, dan proses memahami setiap seniman. 



41 
 

Tahap ketiga, yaitu manipulasi objek. Sememangnya, karya seni merupakan 

permainan simbolik. Dalam menggarap Gending Karesmén, kedua seniman 

bermain dengan simbolnya masing-masing. Naskah yang ditulis oleh Wahyu 

Wibisana merupakan tahap pertama proses kekaryaan. Dari naskah tersebut, 

dimaknai dan ditafsirkan kembali oleh Mang Koko maupun Wahyu Wibisana 

sendiri, karena Gending Karesmén merupakan wahana baru. Penerjemahan setiap 

tokoh pun memerlukan proses pemilihan yang ketat. Pasalnya, Gending Karesmén 

membutuhkan pemeran yang multiketerampilan. Selain memiliki kemampuan 

musikal (karawitan sekar) yang cakap, aktor tersebut dapat melakukan pemeranan 

dengan baik. Seluruh tokoh dalam GKSKJRJ melakukan dialog dengan cara 

menyanyikannya. Bila melihat kebiasaan cara garap Mang Koko, nyanyian dialog 

tersebut disusun secara teliti setiap melodinya. Dari sini dapat dilihat bahwa cara 

garap berperan menentukan arah manipulasi objek dari setiap seniman. 

 

5. Dramaturgi sebagai Konsep Pembacaan Pertunjukan Multi Teks 

Dramaturgi pada dasarnya merupakan kerangka konseptual yang berfungsi 

untuk membaca struktur dan dinamika pertunjukan secara menyeluruh. Bukan 

hanya terbatas pada teks dramatik atau naskah lakon, dramaturgi juga mencakup 

keseluruhan aspek yang membentuk pementasan, mulai dari alur, karakter, hingga 

elemen musik dan visual. Dengan demikian, dramaturgi dapat dipahami sebagai 

alat untuk mengurai bagaimana berbagai elemen pertunjukan berinteraksi satu sama 

lain dalam membangun pengalaman estetik penonton. Pemahaman dramaturgi ini 



42 
 

penting untuk menganalisis pertunjukan tradisi, di mana relasi antarunsur seringkali 

tidak bersifat tunggal, melainkan membentuk suatu jaringan makna yang kompleks. 

Salah satu model dramaturgi klasik yang banyak digunakan adalah teori 

Freytag’s Pyramid, yang memetakan alur dramatik ke dalam lima tahap utama: 

eksposisi, rising action, climax, falling action, dan denouement. Model ini 

memberikan kerangka sistematis untuk memahami bagaimana sebuah cerita 

dibangun melalui perkembangan konflik, puncak ketegangan, hingga penyelesaian. 

Dalam konteks pertunjukan, teori ini membantu menelusuri struktur dramatik 

secara lebih teratur sehingga peneliti dapat mengidentifikasi fungsi setiap adegan 

dalam keseluruhan alur. Meskipun lahir dari tradisi teater Barat, pola ini tetap 

relevan digunakan untuk membaca karya tradisi, termasuk pertunjukan Gending 

Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul, dengan menyesuaikannya pada konteks 

budaya lokal. 

Meski demikian, dramaturgi tidak hanya terbatas pada pemetaan pola linear 

semacam itu, melainkan juga mencakup proses komunikasi yang berlangsung di 

dalam pertunjukan. Interaksi antara musik, dialog, gestur, serta elemen visual 

panggung merupakan bagian penting dari pembentukan makna. Dalam seni 

pertunjukan tradisi, khususnya, keterhubungan antarunsur lebih dominan daripada 

pemisahan fungsi. Musik tidak sekadar mengiringi, melainkan mengatur tempo 

dramatik, sementara tata rupa tidak sekadar memperindah, melainkan mempertegas 

identitas budaya. Dengan melihat dramaturgi secara lebih luas, peneliti dapat 

memahami pertunjukan sebagai sebuah jaringan tanda yang bekerja bersama untuk 

menciptakan pengalaman estetik yang terpadu bagi penonton. 



43 
 

Pemahaman ini sejalan dengan gagasan Janek Szatkowski yang menegaskan 

bahwa dramaturgi merupakan proses intertekstual. Szatkowski tidak memandang 

dramaturgi hanya sebagai struktur cerita, tetapi sebagai interaksi berbagai medium 

pertunjukan yang menghasilkan makna. Ia menyebut bahwa pertunjukan selalu 

terdiri dari “multiple sign systems” yang saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan 

(Szatkowski, 2019). Dengan demikian, dramaturgi menjadi cara untuk melihat 

pertunjukan sebagai hasil negosiasi antara teks verbal, musik, visual, serta tindakan 

aktor di atas panggung. Perspektif ini memberikan landasan kuat untuk meneliti 

pertunjukan tradisi yang memang bersifat multi-teks, seperti GKSKJRJ. 

Dari sudut pandang Szatkowski, dramaturgi dapat dipahami sebagai bentuk 

praktik komunikasi estetik. Pertunjukan dipandang sebagai ruang di mana berbagai 

teks saling berinteraksi untuk membangun pesan yang diterima penonton. Musik 

menjadi teks audial, drama sebagai teks verbal dan gestural, sementara tata rupa 

berfungsi sebagai teks visual. Seluruh elemen ini bukan bekerja secara terpisah, 

melainkan membentuk jaringan komunikasi yang koheren. Dengan demikian, 

dramaturgi tidak sekadar menganalisis struktur dramatik, tetapi juga bagaimana 

makna estetis terbentuk melalui hubungan antarunsur pertunjukan. Hal ini sangat 

relevan untuk menganalisis pertunjukan tradisi Sunda yang sarat simbol dan 

ekspresi kolektif. 

Dalam konteks penelitian ini, analisis dramaturgi terhadap GKSKJRJ 

menjadi penting untuk menyingkap bagaimana musik, drama, dan tata rupa saling 

mendukung dalam membangun alur dramatik. Musik berfungsi sebagai pengatur 

ritme emosional, drama menyampaikan narasi dan karakter, sementara tata rupa 



44 
 

memperkuat suasana visual serta simbol budaya. Ketiganya membentuk kesatuan 

dramatik yang tidak dapat dipisahkan, sehingga dramaturgi berperan sebagai 

kerangka yang memungkinkan peneliti menelusuri interaksi tersebut. Dengan 

menempatkan dramaturgi sebagai alat analisis, pertunjukan dapat dipahami bukan 

hanya dari sisi cerita, tetapi juga dari integrasi elemen-elemen artistik yang 

membentuk pengalaman estetik kolektif. 

Oleh karena itu, dramaturgi dalam penelitian ini berfungsi sebagai konsep 

pembacaan yang memungkinkan pemahaman lebih utuh mengenai pertunjukan 

GKSKJRJ. Pertunjukan dipandang sebagai sistem multi-teks yang diikat dalam 

komunikasi estetik intertekstual, sehingga setiap unsur – baik musik, drama, 

maupun tata rupa – dapat dianalisis kontribusinya terhadap keseluruhan struktur 

dramatik. Dengan perspektif ini, kajian tidak hanya menyingkap pola dramatik 

tradisi Sunda, tetapi juga memperlihatkan cara interaksi antarunsur seni 

pertunjukan membangun makna kultural. Hal ini menegaskan relevansi dramaturgi 

sebagai pendekatan analisis interdisipliner yang mampu menjelaskan kekayaan 

estetik pertunjukan tradisional. 

 

 

 

 

 

 



45 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Permasalahan: 

Apresiasi pertunjukan yang masih pada 

tataran menonton/menyaksikan (hiburan). 

Pola interaksi dan makna antarteks dalam 

pertunjukan GKSKJRJ 

Studi Intertekstual dalam Pertunjukan 

GKSKJRJ 

 

 

Kreativitas (Gibbs Jr, 2011) 

Komunikasi Estetis (Jaeni, 2012) 

 

Interaksionisme Simbolik 

(Blummer 1969) 

 

Gambar 1. Kerangka pikir penelitian Studi Intertekstual dalam 

Pertunjukan GKSKJRJ. 



46 
 

G. Metode Penelitian 

1. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologi (Creswell, 2017). Konsep utama dari pendekatan fenomenologi 

adalah mengidentifikasi tema-tema umum di antara pengalaman bersama dalam 

kehidupan masyarakat untuk mengidentifikasi dan mendeskripsikan sebuah 

fenomena. Peneliti melakukan wawancara mendalam dengan banyak individu 

untuk menemukan tema umum dari individu-individu tersebut. Tujuan dari studi 

fenomenologi adalah untuk mempelajari pengalaman yang dihayati dan dibagikan 

dari sebuah kelompok untuk mengidentifikasi sebuah fenomena. Peneliti 

mengumpulkan wawancara dari individu yang memiliki pengalaman yang sama 

dan mengeksplorasi bagaimana partisipan mengalami peristiwa yang sama.  

Empat prinsip utama dalam pendekatan fenomenologi, yaitu: (1) fokus pada 

interpretasi audiens terhadap sesuatu. Fokusnya selalu pada apa arti sebuah 

pengalaman atau peristiwa bagi audiens yang ditentukan secara ketat dan 

bagaimana mereka menginterpretasikan maknanya; (2) kurangnya bias peneliti atau 

pengaruh sebelumnya. Peneliti harus mengesampingkan semua prasangka dan 

asumsi sebelumnya. Mereka harus fokus hanya pada bagaimana audiens 

menafsirkan dan mengalami peristiwa tersebut; (3) penekanan deskriptif pada 

wawasan penelitian. Laporan penelitian cenderung mendalam. Peneliti harus 

menggambarkan fenomena dari sudut pandang audiens selengkap mungkin. 

Menghubungkan objektivitas dengan pengalaman hidup. Peneliti harus 

mendeskripsikan pengamatan mereka tentang bagaimana audiens mengalami 



47 
 

peristiwa tersebut serta bagaimana audiens menginterpretasikan pengalaman 

mereka sendiri. 

 

2. Objek dan Subjek Penelitian 

Objek penelitian dipahami sebagai phenomenon of interest, yakni fenomena 

atau fokus utama yang hendak ditelaah secara mendalam. Dalam penelitian 

kualitatif, objek bukan sekadar “benda” atau “peristiwa”, melainkan pengalaman, 

interaksi, dan makna yang terkandung dalam suatu fenomena (Creswell, 2017). 

Objek penelitian sering kali bersifat processual, yaitu lebih menekankan pada 

proses sosial, budaya, dan artistik yang terjadi dalam konteks tertentu (Leavy, 

2017). Objek penelitian dalam penelitian ini adalah fenomena intertekstual dala, 

pertunjukan Gending Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul sebagai seni 

pertunjukan tradisi, yang meliputi struktur musik, dramatik, dan tata rupa, serta 

interaksi antarunsur tersebut dalam membentuk komunikasi estetik. 

Subjek penelitian merujuk pada partisipan, yaitu individu atau kelompok 

yang menjadi sumber data melalui pengalaman, narasi, atau keterlibatan mereka 

dalam fenomena yang diteliti (Denzin & Lincoln Yvonna S, 2009). Subjek tidak 

hanya aktor atau individu yang diwawancarai, tetapi juga karya seni itu sendiri, 

serta komunitas budaya yang menjadi konteks penciptaan dan penerimaan karya 

tersebut. Dengan demikian, subjek penelitian dalam studi ini mencakup para 

praktisi seni (sinden, nayaga, aktor), pencipta (Wahyu Wibisana, Mang Koko), serta 



48 
 

pakar seni pertunjukan Sunda yang memberikan wawasan reflektif, sekaligus 

audiens sebagai penerima makna. 

 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data pada penelitian ini menggunakan beberapa 

teknik, di antaranya observasi, wawancara, studi kepustakaan, studi dokumentasi, 

dan FGD (Focus Group Discussion). Berikut diuraikan setiap teknik pengumpulan 

data yang dikontekstualisasikan dengan penelitian ini. 

 

1. Observasi 

Observasi merupakan suatu cara untuk mengumpulkan data dengan 

mengamati orang, peristiwa, atau mencatat karakteristik fisik dalam lingkungan 

alaminya. Pengamatan dapat dilakukan secara terang-terangan (subyek mengetahui 

bahwa dirinya sedang diamati) atau terselubung (tidak mengetahui bahwa dirinya 

sedang diawasi) (Baker, 2006). Pada penelitian ini, observasi dilakukan secara 

langsung. Observasi langsung memosisikan peneliti untuk sebisa mungkin tidak 

mengganggu objek penelitian supaya pengamatannya tidak bias. Observasi yang 

dilakukan pun lebih banyak mengamati dokumen-dokumen berupa video rekaman 

karya, naskah, dan manuskrip musik GKSKJRJ. 

Observasi yang dilakukan pada objek dokumentasi video Gending Karesmén 

lebih pada melakukan apresiasi terlebih dahulu. Dengan menyaksikan video 

pertunjukan tersebut dari awal hingga akhir didapat satu gambaran keseluruhan teks 



49 
 

yang digarap di sana. Selain itu, dapat ditemukan bila dokumen video tersebut 

mengalami kerusakan atau kendala teknis lainnya. Secara tidak langsung, observasi 

pada data video pertunjukan Gending Karesmén memunculkan kerangka dasar 

dalam melakukan proses analisis nantinya. 

Berbeda dengan observasi yang dilakukan pada objek dokumentasi video, 

observasi pada manuskrip musik menghasilkan beberapa hal untuk 

dipertimbangkan yang akan berpengaruh pada proses analisis. Hal yang paling 

mencolok ketika melakukan observasi manuskrip musik GKSKJRJ adalah kondisi 

manuskrip tersebut. Salah satu pengurus Yayasan Cangkurileung mengatakan 

bahwa dokumen manuskrip tersebut berasal dari proses digitalisasi yang dilakukan 

oleh Universitas Pajajaran. Namun, sepertinya dokumen asli manuskrip musik 

kondisinya kurang baik. Kiranya, manuskrip musik tersebut hasil fotokopi tulisan 

sebelumnya. Jadi, beberapa tulisan dalam manuskrip musik kurang jelas terbaca. 

Temuan kendala tersebut, menjadi pertimbangan peneliti untuk melakukan 

transkrip terlebih dahulu sebelum dianalisis dan dituangkan dalam laporan 

penelitian. Diperlukan pencarian manuskrip musik GKSKJRJ dari sumber lain. 

Pasalnya, manuskrip musik yang sudah didapat belum tersusun sistematis sesuai 

dengan adegan yang dilakukan dalam pertunjukan. 

 

2. Wawancara 

Dalam teks klasik, Maccoby dan Maccoby mendefinisikan wawancara 

sebagai “suatu tatap muka pertukaran verbal, di mana satu orang, pewawancara, 



50 
 

berupaya memperoleh informasi atau ekspresi pendapat atau keyakinan dari orang 

atau beberapa orang lain” (Brinkmann, 2014; Maccoby & Maccoby, 1954). 

Narasumber pada penelitian ini dipilih berdasarkan keterlibatannya dalam 

pertunjukan (sutradara, pemeran, penatata panggung) dan pemerhati Gending 

Karesmén (peneliti). Narasumber yang dipilih dalam penelitian ini, di antaranya 

Engkos Warnika, Tardi Ruswandi, Ida Rosida, dan Suhendi Afryanto. Sejalan 

dengan berlangsungnya penelitian ini, narasumber dapat bertambah. 

 

3. Studi Kepustakaan 

Studi kepustakaan merupakan teknik pengumpulan data ketiga yang penting 

untuk dilakukan. Tinjauan pustaka bertujuan untuk menelusuri penelitian 

sebelumnya yang diterbitkan dalam buku, artikel ilmiah, dan sumber-sumber lain 

yang relevan dengan masalah, bidang penelitian, atau teori tertentu, dan dengan 

demikian, memberikan deskripsi, ringkasan, dan evaluasi kritis atas karya-karya 

tersebut dalam kaitannya dengan masalah penelitian yang sedang diselidiki (Fink, 

2020). Telusuran pustaka dilakukan terhadap literatur yang berkenaan dengan teater 

rakyat Sunda, Gending Karesmén, cerita Si Kabayan Jeung Raja Jimbul, tinjauan 

intertekstual, dan kebudayaan Sunda. Dengan menjelajah literatur-literatur 

sebelumnya didapatkan satu gap research yang dapat menjadi wilayah penelitian 

saat ini. Dengan mengetahui celah penelitian, peneliti dapat menentukan batasan-

batasan yang tepat supaya kegiatan kajian tidak keluar dari fokus pembahasannya. 

Tidak hanya itu, literatur tersebut membantu menyokong dan memperkuat 

pernyataan-pernyataan yang peneliti ungkapkan dalam penelitian. 



51 
 

 

4. Studi Dokumentasi 

Studi dokumen merupakan teknik pengumpulan data dengan menghimpun 

dan menganalisis berbagai jenis dokumen, termasuk dokumen tertulis, gambar, 

hasil karya, maupun elektronik. Dokumen yang diperoleh kemudian dianalisis, 

dibandingkan, dan dipadukan (sintesis) untuk membentuk satu kajian yang 

sistematis, terpadu, dan utuh. Studi dokumen tidak sekadar mengumpulkan dan 

melaporkan dokumen dalam bentuk kutipan, namun menyajikan hasil analisis 

terhadap dokumen-dokumen tersebut (Nilamsari, 2014). Dalam penelitian ini, studi 

dokumentasi difokuskan pada data video, naskah, dan manuskrip musik GKSKJRJ. 

Sejumlah dokumen audio dan video lain dilibatkan dalam memperjelas telusuran 

untuk memperkuat data penelitian. 

 

5. Focus Group Discussion 

Pengumpulan data terakhir, yakni FGD (Focus Group Discussion). Teknik ini 

bertujuan untuk memverifikasi data-data yang telah didapat dari teknik 

pengumpulan data yang lain. Tebaran data yang peneliti dapatkan perlu 

disimpulkan dan ditarik benang merahnya. Kiranya, simpulan sementara tersebut, 

perlu dikomunikasikan kembali kepada beberapa narasumber yang kompeten dan 

dapat memberikan arahan terkait hal tersebut. Diskusi dilakukan bersama 

akademisi, seniman, dan peneliti yang berkenaan dengan fokus objek penelitian. 

Dikarenakan Gending Karesmén yang peneliti teliti berbentuk dokumentasi video 



52 
 

yang disandingkan dengan manuskrip musik, agaknya penting teknik ini 

diaplikasikan. Pasalnya, data-data yang bersifat tekstual bersifat satu arah dan lebih 

banyak ditafsirkan kembali oleh peneliti. Untuk mempertajam dan mengakuratkan 

data hasil tafsir tersebut, FGD menjadi rambu-rambu penting untuk 

dikomunikasikan kembali kepada seluruh pihak yang paham dan terlibat dengan 

pertunjukan Gending Karesmén yang disaksikan. Untuk memperjelas langkah-

langkah dalam penelitian ini, berikut disajikan kerangka penelitian. 

 

4. Analisis Data Penelitian 

Data-data yang telah terkumpul dianalisis menggunakan teknik analisis 

konten (Krippendorff, 2018; Prior, 2014). Dikarenakan Karawitan Sunda menjadi 

teks dominan dalam pertunjukan, mengungkap struktur dan bentuk musik menjadi 

upaya penting yang perlu didahulukan. Proses penelusuran struktur dan bentuk 

musik dalam GKSKJRJ berlandas pula pada manuskrip musik yang ditulis tangan 

oleh Mang Koko. Setelah struktur dan bentuk musik tersebut dapat diidentifikasi, 

barulah mengungkap komunikasi estetik antar teks yang terjalin dalam pertunjukan 

Gending Karesmén tersebut. 

 

1. Reduksi Data 

Reduksi data dalam penelitian ini dilakukan melalui proses seleksi informasi 

yang sesuai dengan fokus penelitian. Data yang tidak berkaitan langsung dengan 

struktur dramatik, bentuk musik, atau korelasi antar elemen pertunjukan 



53 
 

dieliminasi, sementara data yang relevan disusun ulang secara sistematis. Proses ini 

penting untuk merapikan kompleksitas data lapangan yang berasal dari berbagai 

sumber, seperti dokumentasi pementasan, wawancara, catatan lapangan, dan 

naskah. Aktivitas ini memastikan bahwa hanya informasi bermakna yang menjadi 

dasar analisis lebih lanjut. 

Reduksi data juga mempertimbangkan konteks adegan dan karakteristik 

musikal yang menyertainya. Misalnya, pada saat Kabayan berinteraksi dengan 

Ambu Kabayan di awal pertunjukan, data yang berkaitan dengan ekspresi musik 

ringan dan penggambaran visual rumah desa menjadi fokus utama. Dengan reduksi 

ini, peneliti dapat memperkuat keterhubungan antara struktur dramatik dan 

penyajian musikal. Proses ini menjadi tahap awal penyederhanaan data mentah 

menuju data yang siap diklasifikasi dan ditafsirkan lebih lanjut dalam struktur 

konten. 

 

2. Klasifikasi Data 

Klasifikasi data dilakukan dengan membagi informasi ke dalam tiga domain 

utama yang telah ditetapkan sejak awal penelitian, yakni struktur musik, struktur 

dramatik, dan tata rupa pertunjukan. Data tentang jenis gending, laras, tempo, dan 

fungsi musikal dimasukkan ke dalam kategori struktur musik. Sementara itu, 

informasi seputar alur adegan, jenis konflik, dan dinamika narasi diklasifikasikan 

sebagai bagian dari struktur dramatik. Elemen visual seperti properti, tata cahaya, 

dan kostum dimasukkan ke dalam domain tata rupa. 



54 
 

Tujuan klasifikasi ini adalah untuk menjaga konsistensi alur berpikir dalam 

analisis dan mempermudah proses selanjutnya, yakni kategorisasi dan tabulasi. 

Dengan memisahkan data berdasarkan domain fungsionalnya, peneliti dapat 

menelusuri lebih akurat hubungan antar elemen. Misalnya, penempatan gending 

berlaras salendro dalam adegan konflik dapat dianalisis dengan mengaitkan struktur 

ritmisnya dengan suasana dramatik dan warna cahaya panggung. Klasifikasi ini 

memetakan kompleksitas data ke dalam struktur analitis yang lebih terkontrol. 

 

 

3. Kategorisasi Data 

Setelah data diklasifikasikan, langkah berikutnya adalah melakukan 

kategorisasi untuk mengenali ciri khas dalam setiap elemen yang muncul di 

pertunjukan. Pada tahap ini, peneliti membuat kelompok data berdasarkan fungsi-

fungsi spesifik: gending pembuka, gending transisi, gending klimaks, serta gending 

untuk adegan komedik. Demikian pula untuk struktur dramatik, dibuat kategori 

eksposisi, peningkatan konflik, klimaks, dan resolusi. Tata rupa dikategorikan 

berdasarkan simbol visual, seperti kostum rakyat dan kerajaan. 

Proses kategorisasi ini dilakukan untuk memperjelas peran dari masing-

masing elemen dalam kerangka naratif dan estetik pertunjukan. Misalnya, musik 

yang dipakai dalam adegan humor dikategorikan sebagai gending bersifat ringan 

dengan tempo cepat dan irama repetitif, sedangkan musik dalam adegan konflik 

memiliki kategori ketegangan dengan ketukan padat dan perubahan dinamis. 



55 
 

Melalui kategorisasi ini, hubungan antar elemen menjadi lebih mudah diidentifikasi 

dan dapat diinterpretasikan secara lebih mendalam. 

 

4. Tabulasi Data 

Tabulasi data menjadi upaya penting dalam memperlihatkan hubungan antar 

data secara sistematis dalam bentuk matriks. Dalam penelitian ini, tabulasi 

dilakukan dengan menyusun data ke dalam tabel yang terdiri dari kolom: nomor 

adegan, nama gending, jenis laras, tempo, peran tokoh, ekspresi dramatik, dan unsur 

visual pendukung. Format ini memudahkan pembaca maupun peneliti untuk 

melihat keterkaitan secara langsung antar unsur dalam satu fragmen pertunjukan. 

Setiap data dalam tabulasi dilabeli dengan identitas yang memudahkan proses 

pencarian ulang. Misalnya, adegan 6 ditandai dengan ekspresi tegang karena 

munculnya Raja Jimbul, sementara gending pengiringnya mengandung laras 

salendro yang dimainkan dengan tempo cepat. Visual panggung seperti payung 

kebesaran dan cahaya terang juga dicatat sebagai elemen penguat simbolik. Dengan 

tabulasi ini, data tidak hanya tersusun rapi, tetapi juga berfungsi sebagai landasan 

sintesis dalam proses interpretasi. 

 

5. Deskripsi Data 

Tahap deskripsi data merupakan proses menguraikan temuan secara rinci 

untuk menggambarkan karakteristik utama dari data yang telah dianalisis. Dalam 

konteks penelitian ini, setiap struktur musik dan dramatik yang telah diidentifikasi 



56 
 

dijelaskan melalui konteks pertunjukan, fungsi dramatik, serta keterkaitannya 

dengan ekspresi Budaya Sunda. Deskripsi dilakukan tidak hanya pada aspek bunyi, 

tetapi juga hubungan musik dengan aksi panggung, tata cahaya, dan gerak aktor. 

Misalnya, dalam adegan Kabayan menipu Raja Jimbul, deskripsi data 

menyoroti sinkronisasi antara perubahan tempo musik dan intensitas dialog yang 

meningkat. Gending dimainkan secara bertahap dari tempo sedang menuju cepat 

untuk menciptakan efek ketegangan dan komedi bersamaan. Deskripsi juga 

mengulas perubahan cahaya dari redup menuju terang, sejalan dengan naiknya tensi 

dramatik. Dengan pendekatan ini, data menjadi lebih hidup dan menunjukkan 

keterkaitan antar dimensi pertunjukan. 

 

6. Interpretasi 

Interpretasi merupakan tahapan menafsirkan data dengan mengkaitkan 

elemen-elemen dalam struktur pertunjukan untuk menemukan makna yang 

tersembunyi. Dalam penelitian ini, interpretasi difokuskan pada bagaimana 

Karawitan Sunda menjadi penanda suasana dan penggerak emosi, serta bagaimana 

interaksinya dengan dialog dan elemen visual menciptakan efek komunikasi estetik. 

Teori komunikasi estetik dan intersemiotik menjadi rujukan dalam membedah 

interaksi antar teks pertunjukan. 

Misalnya, dalam adegan Kabayan bermonolog di kursi goyang, interpretasi 

menunjukkan bahwa gending ringan yang mengiringi tidak hanya menciptakan 

suasana santai, tetapi juga menjadi ruang bagi penonton untuk merenungkan makna 



57 
 

filosofis tentang hidup sederhana. Musik menjadi wahana refleksi, bukan sekadar 

pengisi suasana. Dengan interpretasi ini, data dipandang sebagai sistem tanda yang 

saling berinteraksi, bukan entitas yang berdiri sendiri. 

 

7. Menarik Kesimpulan 

Tahapan terakhir dari proses analisis adalah menarik kesimpulan berdasarkan 

seluruh hasil deskripsi dan interpretasi. Kesimpulan tidak dibuat secara umum, 

melainkan harus menjawab rumusan masalah secara spesifik. Dalam penelitian ini, 

kesimpulan disusun untuk menjelaskan bagaimana struktur musik dan dramatik 

dikonstruksi dalam Gending Karesmén, serta bagaimana ketiga elemen utama 

pertunjukan saling berkolaborasi dalam membentuk komunikasi estetik. 

Penarikan kesimpulan juga dilakukan dengan mempertimbangkan kekhasan 

konteks Budaya Sunda yang mempengaruhi bentuk dan isi pertunjukan. Misalnya, 

dominasi Karawitan Sunda sebagai pengatur tempo dramatik merupakan warisan 

praktik seni tradisi yang menjadikan musik sebagai pengarah ekspresi. Kesimpulan 

menjadi representasi sintesis antara data empiris, landasan teori, dan refleksi 

peneliti. Dengan demikian, seluruh analisis bermuara pada pemahaman menyeluruh 

tentang struktur dan makna dalam pertunjukan Gending Karesmén Si Kabayan 

Jeung Raja Jimbul. 

 



58 
 

5. Lokasi Penelitian 

Lokasi penelitian difokuskan di Kota Bandung, Jawa Barat. Pasalnya, 

seniman yang menggarap GKSKJRJ – Wahyu Wibisana dan Mang Koko – aktif 

berkarir di sini. Di antara lokasi tersebut adalah Institut Seni Budaya Indonesia 

Bandung, rumah ibu Ida Rosida (Yayasan Cangkurileung), dan tempat-tempat yang 

memang ada kaitannya dengan pertunjukan GKSKJRJ. 



59 
 

6. Desain Penelitian 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

H. Sistematika Penulisan 

Dalam tesis terdiri dari beberapa bagian, yaitu (1) pendahuluan; (2) tinjauan 

umum; (3) pembahasan struktur musikal dan dramatik GKSKJRJ; (4) pembahasan 

teks dan konteks yang terjadi dalam GKSKJRJ; (5) penutup. 

Bab 1 merupakan pendahuluan yang di dalamnya memuat sub bab (latar 

belakang, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah pustaka, 

landasan teori, metode penelitian, dan sistematika penulisan). Bagian ini menjadi 

pijakan kokoh untuk memulai penelitian. Dengan merumuskan latar belakang 

secara eksplisit dan komprehensif memunculkan arah yang jelas dari penelitian ini. 

Latar belakang membahas seputar teater tradisional; Gending Karesmén; 

intertekstual; analisis teks dan konteks musik; Mang Koko dan garap gendingnya. 

Kelima poin tersebut diformulasikan menjadi satu kesatuan yang perlu 

diketengahkan untuk menentukan urgensi dan posisi penelitian. Ditegaskan pula 

pada rumusan masalah, tujuan, manfaat, telaah pustaka, landasan teori, dan metode 

penelitian yang merujuk pada arah penelitian.  

Bab 2, Tinjauan Umum, membahas secara deskriptif objek penelitian, yaitu 

GKSKJRJ. Bagian ini dimulai dengan latar belakang sejarah Gending Karesmén 

sebagai bagian dari seni pertunjukan tradisional Sunda, menyoroti peran sosialnya 

dalam masyarakat. Selanjutnya, dijelaskan sinopsis cerita Si Kabayan Jeung Raja 

Jimbul, termasuk tokoh, alur, dan pesan moral yang terkandung. Uraian dilanjutkan 

dengan kontribusi Mang Koko sebagai tokoh sentral dalam pengembangan seni 

Sunda, mencakup inovasi musikal dan dramaturgi yang ia ciptakan. Analisis juga 

mencakup struktur musik, harmoni, serta interaksi antara musik dan narasi dalam 



61 
 

pertunjukan. Bab ini menempatkan karya ini dalam konteks seni tradisional 

Indonesia, dengan fokus pada indikasi fenomena intertekstualitas, relevansinya 

terhadap penelitian, dan urgensi memahami pengaruh antartradisi dalam Gending 

Karesmén. 

Bab 3, Analisis/Pembahasan, berisi uraian analisis yang disusun secara 

sistematis berdasarkan kerangka berpikir penelitian dan metode yang telah 

digunakan. Analisis diarahkan untuk menjawab dua rumusan masalah: (1) struktur 

musik dan dramatik dalam pertunjukan GKSKJRJ karya Wahyu Wibisana dan 

Mang Koko, serta (2) hubungan teks dan konteks dalam pertunjukan tersebut. Sub-

bab pertama menganalisis struktur musik dan dramatik. Bagian ini menguraikan 

komposisi elemen musik, seperti pola ritmik, melodi, harmoni, serta bagaimana 

elemen-elemen tersebut digunakan untuk mendukung narasi dramatik. Selain itu, 

analisis membahas struktur dramatik, termasuk alur cerita, karakterisasi, dan peran 

musik dalam membangun suasana dramatik. Fokus diarahkan pada inovasi musikal 

dan dramaturgi khas Mang Koko. Sub-bab kedua mengkaji teks dan konteks 

pertunjukan. Teks mencakup analisis manuskrip musik dan naskah drama, 

sedangkan konteks mencakup latar budaya, sosial, dan historis yang melingkupi 

penciptaan dan pertunjukan karya ini. Bagian ini menjelaskan bagaimana elemen 

teks musik dan drama berinteraksi dengan konteks Budaya Sunda, menghasilkan 

fenomena intertekstualitas yang memperkaya pertunjukan. 

Bab 4, Analisis Lanjutan/Pembahasan Mendalam, menguraikan korelasi 

antara musik, drama, dan tata rupa dalam Gending Karesmén Si Kabayan Jeung 

Raja Jimbul untuk memahami bagaimana ketiga elemen ini membentuk satu 



62 
 

kesatuan estetis. Sub-bab pertama membahas bagaimana struktur musik tidak hanya 

mengiringi tetapi juga membangun dramatik pertunjukan. Pergantian tempo, pola 

melodi, dan intensitas musik disusun sedemikian rupa untuk menandai perubahan 

suasana, karakterisasi, dan transisi adegan. Musik yang digarap oleh Mang Koko 

tidak sekadar menjadi latar, tetapi juga berperan sebagai medium ekspresi dramatik, 

misalnya dalam dialog bernyanyi yang mencerminkan emosi tokoh. Dengan 

demikian, hubungan antara musik dan dramatik dalam Gending Karesmén 

menunjukkan adanya komunikasi estetik yang memperkuat penyampaian pesan 

kepada audiens. 

Sub-bab kedua mendalami fenomena intertekstual yang terjadi dalam teks 

musik, naskah drama, dan unsur visual pertunjukan. Penelitian ini menyoroti 

bagaimana simbolisme dalam musik dan teks dramatik berkaitan erat dengan nilai-

nilai Budaya Sunda, menciptakan pertunjukan yang sarat makna dan relevan 

dengan konteks sosialnya. Tata rupa dalam pertunjukan ini tidak hanya berfungsi 

sebagai elemen dekoratif, tetapi juga sebagai sistem tanda yang mendukung narasi 

dan suasana cerita. Selanjutnya, sub-bab ketiga menghubungkan temuan penelitian 

ini dengan teori intertekstual dan komunikasi estetik, memperlihatkan bagaimana 

elemen-elemen seni dalam Gending Karesmén saling berinteraksi dan membentuk 

sebuah dialog yang memperkuat makna pertunjukan. Dengan pendekatan ini, 

penelitian ini mengungkap bagaimana perpaduan musik, drama, dan tata rupa 

dalam Gending Karesmén bukan hanya menciptakan hiburan, tetapi juga menjadi 

media komunikasi budaya yang dinamis. 



63 
 

Bab 5 dalam penelitian ini mencakup kesimpulan dari hasil analisis serta 

saran yang dapat diberikan berdasarkan temuan penelitian mengenai Gending 

Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul. Berdasarkan hasil penelitian, dapat 

disimpulkan bahwa struktur musik dan dramatik dalam Gending Karesmén 

memiliki keterpaduan yang erat, di mana musik tidak hanya berfungsi sebagai 

pengiring tetapi juga sebagai elemen utama dalam membangun dramatik 

pertunjukan. Musik yang digarap oleh Mang Koko menjadi bagian integral dalam 

menghidupkan naskah yang ditulis oleh Wahyu Wibisana, dengan pola melodi, 

tempo, dan irama yang mencerminkan karakter serta suasana adegan. Penggunaan 

dialog bernyanyi menunjukkan bahwa musik tidak hanya melengkapi dramatik, 

tetapi juga menjadi medium komunikasi yang menyampaikan pesan cerita secara 

estetik. 

Penelitian ini menemukan bahwa korelasi antara musik, drama, dan tata rupa 

dalam Gending Karesmén membentuk satu sistem pertunjukan yang kompleks dan 

intertekstual. Musik berinteraksi secara aktif dengan unsur-unsur dramatik dan 

visual, menciptakan kesatuan yang memperkuat makna dan pengalaman estetis 

penonton. Tata rupa, yang mencakup tata panggung, kostum, dan properti, bukan 

hanya sebagai pelengkap tetapi juga memiliki peran simbolik dalam mendukung 

narasi serta memperkuat karakter dan latar cerita. Dengan demikian, Gending 

Karesmén Si Kabayan Jeung Raja Jimbul dapat dipahami sebagai seni pertunjukan 

yang kaya akan komunikasi estetik, di mana setiap elemen saling berkelindan untuk 

menciptakan pengalaman artistik yang utuh. 



64 
 

Sebagai bentuk pengembangan lebih lanjut, penelitian ini merekomendasikan 

eksplorasi lebih dalam mengenai Gending Karesmén dari berbagai perspektif, 

seperti kajian semiotika, analisis musikal yang lebih mendetail, atau studi 

komparatif dengan bentuk teater rakyat lainnya. Selain itu, perlu dilakukan 

dokumentasi yang lebih sistematis terhadap Gending Karesmén, termasuk 

digitalisasi naskah dan manuskrip musiknya, agar dapat dijadikan referensi bagi 

generasi mendatang. Saran lain ditujukan kepada para seniman dan akademisi untuk 

terus menggali potensi kreatif dalam Gending Karesmén, baik melalui penciptaan 

ulang maupun inovasi bentuk penyajiannya, sehingga kesenian ini tetap relevan 

dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas budayanya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




