BAB I

PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang Penyajian

Tembang Sunda Cianjuran merupakan salah satu jenis
kesenian daerah yang berasal dari Kabupaten Cianjur, Jawa Barat.
Kesenian ini menggunakan instrumen kacapi indung, kacapi rincik,
kacapi kenit, dan suling atau rebab yang dikategorikan sebagai ensambel
kecil untuk mengiringi vokal Tembang Sunda Cianjuran. Menurut

Julian (2016 p. 4) ia mengatakan bahwa:

Kesenian tersebut merupakan salah satu jenis kesenian tradisi
hasil karya local genius yang memiliki nilai adiluhung. Dalam
penyajiannya, terdapat penembang (penyanyi) dan pamirig
(pengiring).  Penembang  dipirig  (diiringi) = dengan
menggunakan waditra (instrumen) kacapi indung, kacapi rincik,
suling, atau rebab. Sedangkan instrumen pokok dalam
penyajian ini adalah kacapi indung.

Dari beberapa instrumen yang digunakan untuk mengiringi vokal
Tembang Sunda Cianjuran, kacapi indung berperan sebagai instrumen

pokok yang mengatur jalannya penyajian.

Penggunaan kata "indung" dalam bahasa Sunda tentu ada

kaitannya dengan fungsi instrumen itu sendiri yang berperan sebagai



induk, pengatur irama, dan pemberi aba-aba jalannya penyajian.
Kacapi indung menjadi acuan bagi penembang dan pemain instrumen
lainnya, baik bagi pemain kacapi rincik maupun pemain suling atau
rebab. Sejalan dengan hal tersebut, Nugraha (2008 p. 24) menjelaskan

bahwa:

Layaknya seorang ibu, kacapi indung melalui musikalitas
tabuhan yang dibawakannya, menuntun keberadaan seniman
lain dalam pertunjukkan seni tembang sunda cianjuran, seperti
pemain suling, kacapi rincik, rebab, dan vokalis (penembang),
dalam melahirkan dan membentuk sajian pertunjukan.

Istilah kacapi untuk Cianjuran memiliki beberapa nama sebutan
berdasarkan bentuk dan fungsinya, kacapi indung atau juga disebut
kacapi parahu. Disebut kacapi indung karena fungsinya sebagai inti atau
induk, yaitu instrumen yang paling dominan dalam mengiringi juru
mamaos. Disebut kacapi parahu, karena bentuk dari kacapi ini seperti
perahu. Mengutip dari buku Metode Pembelajaran Kacapi Indung
Dalam Tembang Cianjuran (2003 p. 3) karya Heri Herdini yang

mengatakan:

kacapi indung ialah jenis alat musik berdawai (chordhopone) yang
bentuknya menyerupai perahu sampan. Kacapi indung ini
mempunyai 18 senar dan mempunyai gelung di sisi kiri
kanannya lalu di depannya terdapat pureut yang berfungsi
untuk menyetel senar.



Waditra ini memiliki beberapa sebutan. Diantara yang paling umum
sering dipergunakan istilah; kacapi indung, kacapi gelung, kacapi parahu,

kacapi pantun dan kacapi tembang.

Penyebutan kata “indung” di belakang kata “kacapi” ini secara
simbolis menggambarkan kedudukan kacapi indung itu sendiri yang

direpresentasikan sebagai wanita. Menurut Uking Sukri dalam

(Herdini, 2003 p. 16) menyebutkan bahwa :

gelung (berbentuk setengah lingkaran) yang terletak pada
kedua ujung kanan dan kiri kacapi indung diibaratkan sebagai
sanggul, memang perempuanlah yang biasa memakai sanggul.
Kemudian lubang resonator (bagian bawah) diibaratkan
sebagai lubang vagina. Inang yang berbentuk piramid
diibartkan sebagai payudara, sedangkan dawai diibaratkan
sebagai rambut.

Makna simbol yang disandingkan terhadap instrumen kacapi indung
ini memiliki pesan psikologis bagi pemain kacapi indung yang pada
umumnya laki-laki. Pesan psikologis di balik penyimbolan ini
mengandung makna bahwa seorang pemain kacapi indung yang baik
itu harus bisa kawin dengan kacapi. Arti “kawin” dalam hal ini tidak
dimaknai secara harfiah, akan tetapi lebih mengarah pada “penyatuan
rasa” yang harus dimiliki oleh seorang pemain kacapi indung.

(Wawancara dengan Heri Herdini, 20 Februari 2025).



Penyatuan rasa ini tidak terjadi secara instan, melainkan
melalui proses latihan yang rutin dan berkelanjutan. Seorang pemain
kacapi indung harus terbiasa dengan instrumennya, memahami
karakter suara yang dihasilkan, serta mampu menyesuaikan
permainan dengan perasaan. Dalam hal ini, Nugraha dalam

(Setiawan, 2016 p. 22) menyebutkan bahwa :

yang dimaksud “kudu kawin ka kacapi” disini adalah dengan
melalui latihan yang rutin dan konsisten akan membuat
seorang pamirig menyatu, akrab dengan kacapi indung sehingga
dapat meminimalis terjadinya kendala atau kesalahan pada
saat bermain dan menghasilkan penyajian Tembang Sunda
Cianjuran yang baik.

Dengan latihan yang terus-menerus, pemain kacapi indung akan
semakin memahami cara mengendalikan melodi, irama, dan
dinamika permainan, sehingga dapat meminimalkan kesalahan saat

bermain.

Misalnya, ketika seorang pemain kacapi indung sedang
memainkan kacapinya, maka melodi, irama, tempo, dan dinamika
yang dibawakannya harus betul-betul menyatu atau saling mengikat
dalam kesatuan estetik (Wawancara dengan Heri Herdini, 20 Februari
2025). Oleh karena itu, syarat untuk bisa menjadi pemain kacapi

indung yang baik di antaranya yaitu: (1) pemain kacapi indung harus



menguasai pirigan lagu dan hapal terhadap lagunya itu sendiri; (2)
pemain kacapi indung harus mengetahui karakter lagu kaitannya
dengan irama dan tempo yang seharusnya dibawakan; (3) pemain
kacapi indung harus menguasai teknik membunyikan dawai kacapi; (4)
pemain kacapi indung harus bisa menentukan peranannya, pada
bagian mana ia harus memberikan aba-aba, merean lagu, ngagelutan
lagu, menuntun penembang, dan mengakhiri lagunya (Wawancara

dengan Heri Herdini, 20 Februari 2025).

Dalam penyajian Tembang Sunda Cianjuran, lagu-lagu yang
dikategorikan sebagai lagu mamaos selalu dimainkan di awal
penyajian sebelum lagu-lagu wanda panambih disajikan. Hal ini sesuai
dengan struktur penyajian Tembang Sunda Cianjuran yang umumnya
diawali dengan bubuka, kemudian dilanjutkan dengan lagu mamaos,
dan diakhiri dengan lagu panambih. Namun, dalam beberapa
pertunjukan Tembang Sunda Cianjuran, akhir penyajian dapat

ditutup dengan bagian panutup lagu setelah penyajian lagu panambih.

Lagu-lagu Mamaos sendiri terbagi ke dalam beberapa wanda di
antaranya wanda papantunan, jejemplangan, dedequngan, rarancagan, dan

kakawen. Setiap wanda lagu memiliki ciri tabuhan kacapi indung yang



berbeda. Misalnya, wanda papantunan pada umumnya diiringi oleh
pola tabuhan kemprangan yang berpatokan pada nada kempyung 2 dan
5. Wanda jejemplangan pada umumnya diiringi oleh pola tabuhan
kemprangan yang berpatokan pada nada kempyung 1 dan 4. Wanda
dedegungan pada umumnya diiringi oleh pola tabuhan pasieupan.
Sementara itu, wanda rarancagan dan kakawen ada yang diiringi oleh
pola tabuhan pasieupan dan ada pula yang diiringi oleh pola tabuhan
kemprangan atau campuran antara tabuhan pasieupan dan kemprangan.
Hai ini sesuai dengan apa yang dikatakan oleh Heri Herdini dalam

tulisannya (2000 p. 3) sebagai berikut.

Ketiga bentuk tabuhan tersebut (pasieupan, kemprangan, dan
kait) merupakan tabuhan pokok gaya seni tembang Sunda
Cianjuran yang digunakan untuk mengiringi semua wanda
lagu Cianjuran (papantunan, jejemplangan,  rarancagan,
dedegungan, dan kakawen). Tabuhan pasieupan pada umumnya
digunakan untuk mengiringi lagu-lagu rarancagan, dedegungan,
dan kakawen. Tabuhan kemprangan pada umumnya digunakan
untuk mengiringi lagu-lagu wanda papantunan, dan
jejemplangan. Sementara itu, tabuhan kait digunakan untuk
mengiringi semua lagu panambih (sekar irama tandak).

Alasan penyaji memilih minat utama penyajian kacapi indung
dalam Tembang Sunda Cianjuran ini karena penyaji tertarik oleh
teknik/pola permainan yang terdapat pada instrumen kacapi indung

yang dirasa memiliki keunikan dan kesulitan tersendiri. Di daerah



asal penyaji, yaitu Ciamis, tidak terdapat pemain kacapi indung
Tembang Sunda Cianjuran, sehingga kesempatan untuk mengenal

dan mempelajarinya sangat terbatas.

Minat terhadap kacapi indung sendiri sudah tumbuh sejak
duduk di bangku SMP, meskipun saat itu penyaji hanya mempelajari
dasar-dasar cara memainkan kacapi nya saja. Ketika mengenyam
pendidikan di ISBI Bandung, penyaji diharuskan untuk memilih
program keahlian. Dengan latar belakang pengalaman dalam belajar
kacapi, penyaji akhirnya memilih program keahlian kacapi indung dalam

Tembang Sunda Cianjuran.

Dalam mempelajari kacapi indung, penyaji mengalami
kesulitan salah satunya yaitu penyaji tidak hanya dituntut untuk bisa
menghafalkan tabuhan kacapi indungnya saja, tetapi juga harus
menghafalkan lagu mamaosnya karena pemain kacapi indung harus

bisa menuntun penembang.

Berdasarkan pengalaman tersebut, penyaji merasa bahwa
peran kacapi indung dalam tembang Sunda Cianjuran sangatlah
penting. Kacapi indung tidak hanya berfungsi sebagai pengiring vokal,

tetapi juga sebagai peran utama dalam pertunjukan Tembang Sunda



1.2.

Cianjuran. Pemain kacapi indung harus memiliki pemahaman yang
baik terhadap melodi, tempo, dan dinamika lagu untuk dapat

menuntun penembang dengan baik.

Sebagai bentuk eksplorasi lebih lanjut terhadap peran kacapi
indung dalam tembang Sunda Cianjuran, penyaji mengangkat judul
“JENTRENG SORA INDUNG”, yang berarti "suara dari kacapi indung’".
Judul ini dipilih untuk menggambarkan bagaimana kacapi indung
menjadi peran utama dalam tembang Sunda Cianjuran. Berdasarkan
Kamus Bahasa Sunda, “jentréng” merujuk pada suara atau bunyi yang
dihasilkan dari petikan dawai kacapi, “sora” berarti suara atau bunyi,
dan “indung” mengacu pada kacapi indung itu sendiri. Dengan
demikian, melalui skripsi ini, penyaji ingin menyoroti bagaimana
suara kacapi indung berperan dalam membentuk estetika dan struktur

musik dalam Tembang Sunda Cianjuran.

Rumusan Gagasan

Penyaji akan menampilkan permainan kacapi dalam Tembang
Sunda Cianjuran dengan bentuk konvensional atau sajian secara

tradisi. Pilihan bentuk ini dimaksudkan untuk mempertahankan



nilai-nilai estetika dalam tradisi Tembang Sunda Cianjuran. Penyajian
Tembang Sunda Cianjuran memiliki struktur yang teratur dan khas,
dimulai dengan laras pelog yang diawali oleh bubuka lagu sebagai
pembuka suasana. Setelah itu, penyajian berlanjut ke bagian utama
berupa lagu mamaos, yang terdiri dari beberapa bagian berurutan,
yaitu papantunan, jejemplangan, dedegungan, dan diakhiri dengan lagu

panambih.

Selanjutnya, struktur penyajian memasuki laras sorog dengan
membawakan wanda rarancagan dan ditutup kembali dengan lagu
panambih. Bagian akhir ditandai dengan penyajian laras mandalungan,
yang kembali menampilkan wanda rarancagan dan panambih, penyajian
ini bukan hanya mencerminkan kekayaan musikal Tembang Sunda,
tetapi juga menunjukkan bagaimana struktur tradisional masih

relevan dan bermakna dalam konteks pertunjukan masa kini.

1.3. Tujuan dan Manfaat

Tujuan:

1. Menyajikan Tembang Sunda Cianjuran secara konvensional;

2. Melestarikan kehidupan Tembang Sunda Cianjuran.



10

Manfaat :

1. Memperdalam pengetahuan dan keterampilan tentang
Tembang Sunda Cianjuran khususnya dalam tabuhan kacapi
indung;

2. Menjadi bahan apresiasi bagi pengamat dan penikmat seni

pertunjukan Tembang Sunda Cianjuran.

1.4. Sumber Penyajian

1. Narasumber

Heri Herdini, merupakan sosok yang berpengaruh dalam
dunia kacapi Tembang Sunda Cianjuran dan telah mendapatkan
pengakuan dari banyak seniman. Selain aktif sebagai seniman kacapi,
beliau juga berprofesi sebagai dosen di Institut Seni Budaya
Indonesia (ISBI) Bandung. Selama proses pembelajaran, penyaji
mendapatkan materi mengenai permainan kacapi dalam lagu Kapati-
pati, yang bahkan pernah dijadikan sebagai bahan Ujian Akhir

Semester 7.

2. Tulisan



11

Salah satu referensi penting dalam pembelajaran kacapi
indung dalam Tembang Sunda Cianjuran adalah buku Metode
Pembelajaran Kacapi Indung dalam Tembang Sunda Cianjuran karya Heri
Herdini (2003). Buku ini membahas secara mendetail berbagai teknik
serta metode dalam memainkan kacapi indung. Selain itu, buku
tersebut juga mengulas beragam pola tabuhan yang menjadi ciri
khas dalam Tembang Sunda Cianjuran. Dengan pendekatan yang
menyajikan teori sekaligus praktik, buku ini menjadi sumber yang
berguna bagi siapa saja yang ingin memahami dan mendalami seni

tradisional ini, baik dari kalangan akademisi maupun praktisi seni.

Dalam buku tersebut, penyaji mendapatkan materi pola-pola
dasar tabuhan kacapi indung seperti; pola dasar tabuhan
pasieupan, pola dasar tabuhan kemprangan, dan pola dasar

tabuhan kait.

3. Sumber Audiovisual
a. Kanal Youtube Asep Nugraha yang berjudul TEMBANG
SUNDA CIANJURAN PAPATET RATU, PANGAPUNGAN,
PANAMBIH JERITNA HATE. Dipublikasikan pada 21

Agustus 2018, di video ini Asep Nugraha sebagai pemain



12

kacapi indung pada video tersebut penyaji mendapatkan
materi lagu Papatet Ratu, Pangapungan.

. Kanal Youtube madrotter video yang berjudul Elis Rosliani &
L.S Lokantara Budaya Group — Papatet-Kaleon-Jemplang
Bangkong. Dipublikasikan pada 3 Desember 2022, di video ini
Dede Suparman sebagai pemain kacapi indung. Video tersebut
penyaji mempelajari lagu Jemplang Bangkong wanda
jejemplangan.

. Kanal Youtube Heri Herdini yang berjudul PIRIGAN LAGU
KAPATI-PATI & EROS (KACAPI TEMBANG). Dipublikasikan
pada tahun 2023, di video ini Heri Herdini sebagai pemain
kacapi indung, disini penyaji mempelajari materi lagu Kapati-
pati

. Kanal Youtube Bah Adjat Channel video yang berjudul
TEMBANG SUNDA: SARAKAN PANGBALIKAN - ANA
LESMANAWATI. Dipublikasikan pada 29 Juli 2022, di video
Joen Hadie Soewanda sebagai pemain kacapi indung di sini
penyaji mendapatkan materi Sarakan Pangbalikan.

. Kanal Youtube Gan Gan Gumilar yang menampilkan video

Tembang Sunda Cianjuran. Video yang berjudul Tembang



13

Sunda Sekar Anyar Laras Mandalungan: KALINDIH-ILANG.
Dipublikasikan pada tahun 7 Juli 2020, di video ini Gan Gan
Gumilar sebagai pemain kacapi indung, demikian kedua lagu
tersebut dapat menjadi referensi penyaji yang disajikan dalam

Laras Mandalung.

1.5. Pendekatan Teori

Dalam sajian dan penunjang tulisan ini penyaji akan
menggunakan pendekatan teori yang ditulis oleh Heri Herdini dalam
jurnalnya yang berjudul “Komunikasi Nonverbal Kacapi Indung dalam
Tembang Sunda Cianjuran”, menyatakan bahwa “tabuhan pirigan
kacapi indung mengandung tanda musikal sebagai pemimpin jalannya

pertunjukan Tembang Sunda Cianjuran” (Herdini, 2000 p. 52).

Dalam penyusunan Tugas Akhir yang berfokus pada karya
seni, penerapan teori sebaiknya mengacu pada gagasan yang
dikembangkan oleh seniman atau akademisi yang memiliki
keterkaitan langsung dengan bidang kesenian yang dikaji. Sebagai
contoh, apabila penyaji ingin menampilkan Tembang Sunda
Cianjuran dengan penekanan pada permainan kacapi indung, maka

teori yang digunakan akan lebih tepat jika bersumber dari seniman



14

kacapi indung yang juga berperan sebagai akademisi seni, seperti Heri

Herdini.

Teori yang dikemukakan oleh Herdini adalah Komunikasi
nonverbal kacapi indung dalam Tembang Sunda Cianjuran, yakni
menyatakan bahwa “tabuhan pirigan kacapi indung mengandung
tanda-tanda musikal sebagai pemimpin jalannya pertunjukan
Tembang Sunda Cianjuran” (Herdini, 2000 p. 52). Arti pemimpin
dalam pernyataan di atas yaitu kacapi indung sebagai patokan kepada
garap setiap instrumen yang ada dalam Tembang Sunda Cianjuran
seperti menjadi patokan irama, tempo, dan juga nada dasar. Bahkan
dalam kajiannya itu, Herdini mengibaratkan kacapi indung melalui
melodi permainan yang dihasilkan layaknya sopir yang
mengendalikan berlangsungnya seluruh penyajian Tembang Sunda

Cianjuran.

Kacapi indung senantiasa dimainkan pada bagian awal,
biasanya berupa tabuhan pangkat dan tabuhan narangtang. Fungsi
tabuhan pangkat yaitu sebagai tanda atau memberi aba-aba kepada

pemain instrumen untuk segera memulai penyajian lagu, termasuk



15

menginformasikan nada goongan yang harus dibunyikan pemain

suling dan rincik. (Herdini, 2000 p. 52).

Sedangkan fungsi tabuhan Narangtang merupakan komunikasi
nonverbal dari kacapi indung dalam memberikan ketetapan tentang
sekitar wilayah nada yang akan dimainkan, juga memberi endapan
kepada penembang tentang nada dasar agar tidak terjadi perbedaan

nada dasar antara pirigan dan nembangnya. (Herdini, 2000 p. 53).

Prinsip dasar teori komunikasi nonverbal dalam penyajian
Tembang Sunda Cianjuran tersebut yaitu bahwa estetika atau
keindahan penyajian Tembang Sunda Cianjuran berdasar pada
adanya komunikasi secara nonverbal di antara para pemainnya.
Komunikasi nonverbal di antara para pemainnya ini dapat
berlangsung dengan baik apabila para pemain Tembang Sunda
Cianjuran itu sendiri mengetahui dan memahami aturan yang biasa
berlaku dalam Tembang Sunda Cianjuran. Mengutip dari (Herdini,
2000 p. 53) “bahwa proses pemapanan sebuah kesenian pada
dasarnya ditentukan oleh pemahaman dan kesadaran dari pada
senimannya itu sendiri terhadap aturan-aturan yang berlaku,

sekaligus mampu merealisasikannya dalam sebuah penyajian.”



16

Melalui aturan yang dipahami dan disepakati oleh para pemain inilah
yang membuat komunikasi nonverbal bisa berlangsung secara
sendirinya yang akan mengakibatkan pula penyajian Tembang Sunda
Cianjuran dapat dirasakan keindahannya secara estetik. Teori
komunikasi nonverbal ini akan diterapkan dalam penyajian Tembang
Sunda Cianjuran secara konvensional sebagai salah satu syarat
menempuh karya Tuga Akhir khususnya dalam Minat Utama

Penyajian.





