BAB V
SIMPULAN

5.1. Simpulan

Proses tahapan ritual yang harus dilakukan oleh setiap ronggeng sebelum
memulai pagelaran Kesenian Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kecamatan
Padaherang, Kabupaten Pangandaran merupakan serangkaian prosesi sakral yang
terdiri dari beberapa tahapan dengan makna simbolik dan fungsi spiritual tersendiri.
Ritual ini harus dilakukan oleh semua calon ronggeng, yaitu ritual pemandian di
Kedung Nyi Samboja. Ritual ini diawali dengan peletakan sesajen di atas Sumur
Sukalemba yang dikenal juga sebagai Kedung Nyi Samboja, sebagai bentuk
komunikasi simbolik dengan dimensi spiritual dan permohonan izin serta
perlindungan. Tahap berikutnya adalah ritual ngukus yang dilaksanakan oleh Pak
Sarli sebagai pangaring, dengan membakar kemenyan dalam mancung kelapa
untuk membuka komunikasi dengan para leluhur dan entitas spiritual. Kemudian,
proses pemandian calon ronggeng yang menjadi tahap klimaks dilakukan oleh Bi
Pejoh, dengan mengenakan kain samping pada calon ronggeng, membacakan
mantra-mantra yang merupakan percampuran bahasa sunda dan jawa, dan
menyiramkan air yang telah dicampur dengan bunga tujuh rupa. Proses ini diakhiri
dengan pembasuhan wajah calon ronggeng dan pembuangan kain samping ke
dalam aliran air Sukalemba, yang melambangkan pelepasan identitas lama dan
energi negatif. Seluruh rangkaian ritual ini dilaksanakan pada waktu yang dianggap

sakral, yaitu pada hari Senin Legi atau Kamis Legi, serta Senin Kliwon atau Kamis

85



86

Kliwon, dan di tempat yang dipercaya memiliki kekuatan spiritual, yaitu Sumur

Sukalemba.

Pada saat-saat tertentu, ronggeng akan bertindak sebagai dukun atau shaman
karena dia memiliki kemampuan untuk menjadi perantara komunikasi antara dunia
manusia dan dunia yang lebih tinggi. Setelah menjalani ritual pemandian di Kedung
Nyi Samboja, seorang ronggeng akan mengalami transformasi spiritual yang
memungkinkannya mengakses dimensi transendental. Dalam keadaan ini,
ronggeng tidak hanya menari dan bernyanyi tetapi juga mampu menyampaikan
pesan penting dari nenek moyang, termasuk petunjuk tentang cara mengatasi
masalah komunal, dan bahkan melakukan ritual penyembuhan tradisional dalam
bentuk gerakan dan nyanyian bahkan mantra maupun doa yang dia lafalkan.
Legitimasi spiritualnya yang diperoleh melalui rangkaian ritual pemandian inilah
yang memberikan otoritas kepada ronggeng untuk menjalankan fungsi shamanistik

dalam masyarakatnya.

Hubungan antara ritual, sesajen, dan peran ronggeng membentuk suatu
kesatuan yang tidak terpisahkan dalam dimensi spiritual kesenian Ronggeng
Gunung. Ritual pemandian dengan segala tahapannya berperan sebagai proses
transformasi identitas yang fundamental, di mana seorang perempuan biasa
mengalami peralihan status menjadi sosok ronggeng yang memiliki legitimasi
spiritual untuk menjadi perantara antara dunia manusia dan dunia gaib. Sesajen,
dengan berbagai komponen simbolisnya, menjadi media komunikasi transendental
yang memfasilitasi hubungan dengan entitas spiritual. Sementara itu, ronggeng

sendiri, setelah melalui ritual penyucian, tidak lagi sekadar berperan sebagai penari



87

dan penyanyi, tetapi menjadi wadah bagi energi spiritual yang akan “menghidupi”
pertunjukan. Air dari Sumur Sukalemba dalam ritual siraman menjadi medium
transformasi yang memungkinkan ronggeng untuk berperan sebagai perantara
dunia. Dengan demikian, ritus menjadi ronggeng dalam kesenian Ronggeng
Gunung memiliki signifikansi mendalam sebagai mekanisme pelestarian nilai-nilai

kultural dan spiritual yang telah diwariskan secara turun-temurun.

Implikasi ritual terhadap keberlanjutan pertunjukan kesenian Ronggeng
Gunung terlihat dalam beberapa aspek penting. Pertama, ritual pemandian menjadi
mekanisme legitimasi kultural yang memberikan otentisitas pada pertunjukan
ronggeng, sehingga tetap dipandang sebagai ekspresi budaya yang bernilai sakral
meskipun dalam perkembangannya kesenian ini mengalami pergeseran dari sifat
sakral menjadi lebih profan. Kedua, ritual ini menjadi wahana transmisi
pengetahuan dan nilai-nilai tradisional antar generasi, di mana narasi tentang sosok
Samboja dan praktik-praktik ritual diwariskan dari maestro seperti Bi Pejoh kepada
calon ronggeng, memastikan keberlangsungan tradisi lisan yang menjadi fondasi
kesenian ini. Ketiga, eksistensi ritual pemandian ronggeng menyediakan kerangka
kultural yang membedakan Ronggeng Gunung dari varian-varian turunannya
seperti ronggeng kaler dan ronggeng amen, sehingga mempertahankan keunikan
dan identitas khasnya di tengah dinamika perubahan sosial. Keempat, ritual ini
memperkuat ikatan komunal dan rasa memiliki masyarakat terhadap kesenian
tradisional mereka, yang pada gilirannya mendorong upaya-upaya pelestarian yang
lebih terstruktur dan berkelanjutan. Dengan demikian, ritual pemandian ronggeng

tidak sekadar menjadi prosesi seremonial, tetapi merupakan mekanisme kultural



88

yang fundamental dalam memastikan vitalitas dan keberlanjutan kesenian
Ronggeng Gunung sebagai warisan budaya tak benda yang berharga bagi

masyarakat Desa Panyutran, Kecamatan Padaherang, Kabupaten Pangandaran.

5.2. Saran
Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan mengenai proses tahapan ritual
sebelum pagelaran kesenian ronggeng gunung di Desa Panyutran terdapat beberapa

saran yang diharapkan dapat menjadi manfaat bagi sejumlah pihak berkait:

1. Bagi dunia akademik, perlu memperkuat studi etnografi praktik ritual dalam
seni tradisional, seperti Ronggeng Gunung, dengan pendekatan
multidisiplin yang mencakup antropologi budaya, etnomusikologi, dan
studi seni pertunjukan. Kolaborasi antara ilmuwan dan praktisi seni
tradisional dapat memberikan dokumentasi yang mendalam tentang makna
simbolis dan fungsi spiritual yang terkait dengan ritual pada ronggeng
gunung, sehingga naratif tidak hanya terfokus pada nilai estetika
pertunjukan, tetapi juga pada implikasi kosmologis yang mendukung
budaya lokal.

2. Bagi masyarakat, masyarakat Desa Panyutran perlu mengembangkan
kesadaran kritis terhadap nilai-nilai kultural yang terkandung dalam ritual
pemandian ronggeng, tidak sekadar memahaminya sebagai atraksi budaya,
tetapi sebagai identitas kolektif yang memiliki dimensi spiritual mendalam.

3. Bagi pemerintah, pemerintah daerah diharapkan dapat merumuskan
kebijakan perlindungan warisan budaya tak benda yang berpijak pada

paradigma pelestarian kontekstual, tidak sekadar mengawetkan bentuk



5.3.

89

pertunjukan Ronggeng Gunung, tetapi juga memastikan keberlanjutan
ekosistem budaya yang melingkupinya, termasuk ritual pemandian

ronggeng di Kedung Nyi Samboja.

. Bagi peneliti selanjutnya, penulis menyadari bahwa masih banyak

keterbatasan dalam penelitian ini, sehingga hendaknya ada peneliti lanjutan
yang lebih mengembangkan kerangka analisis holistik dalam memahami
dimensi shamanistik dari praktik ronggeng, dengan menelusuri jejaring
kosmologis yang menghubungkan ritual pemandian dengan sistem

kepercayaan lokal.

Rekomendasi

. Pengembangan arsip digital interaktif yang mendokumentasikan setiap

tahapan ritual pemandian ronggeng, dilengkapi dengan penafsiran simbolik
dari para pelaku ritual, yang dapat diakses oleh berbagai kalangan untuk

tujuan edukasi budaya.

. Pembentukan program residensi budaya bagi calon ronggeng muda untuk

belajar langsung dari maestro seperti Bi Pejoh, Bi Raspi dan Pak Sarli,
memastikan transmisi pengetahuan tidak terputus ketika para penjaga tradisi

ini tidak lagi ada.

. Penetapan kawasan Sumur Sukalemba (Kedung Nyi Samboja) sebagai situs

budaya dilindungi dengan zona penyangga yang memadai untuk
memastikan keberlanjutan fungsi spiritualnya dalam ritual pemandian

ronggeng.



90

4. Penyelenggaraan festival tahunan yang mempertemukan berbagai varian
tradisi ronggeng di Indonesia, sebagai forum berbagi pengetahuan dan
penguatan identitas kolektif para pelaku kesenian serupa.

5. Pengintegrasian pengetahuan tentang ritual pemandian ronggeng ke dalam
kurikulum muatan lokal di sekolah-sekolah di Kabupaten Pangandaran
untuk memastikan generasi muda memahami nilai filosofis di balik

kesenian tradisional mereka.





