
85 
 

BAB V 

SIMPULAN 

5.1. Simpulan  

 Proses tahapan ritual yang harus dilakukan oleh setiap ronggeng sebelum 

memulai pagelaran Kesenian Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kecamatan 

Padaherang, Kabupaten Pangandaran merupakan serangkaian prosesi sakral yang 

terdiri dari beberapa tahapan dengan makna simbolik dan fungsi spiritual tersendiri. 

Ritual ini harus dilakukan oleh semua calon ronggeng, yaitu ritual pemandian di 

Kedung Nyi Samboja. Ritual ini diawali dengan peletakan sesajen di atas Sumur 

Sukalemba yang dikenal juga sebagai Kedung Nyi Samboja, sebagai bentuk 

komunikasi simbolik dengan dimensi spiritual dan permohonan izin serta 

perlindungan. Tahap berikutnya adalah ritual ngukus yang dilaksanakan oleh Pak 

Sarli sebagai pangaring, dengan membakar kemenyan dalam mancung kelapa 

untuk membuka komunikasi dengan para leluhur dan entitas spiritual. Kemudian, 

proses pemandian calon ronggeng yang menjadi tahap klimaks dilakukan oleh Bi 

Pejoh, dengan mengenakan kain samping pada calon ronggeng, membacakan 

mantra-mantra yang merupakan percampuran bahasa sunda dan jawa, dan 

menyiramkan air yang telah dicampur dengan bunga tujuh rupa. Proses ini diakhiri 

dengan pembasuhan wajah calon ronggeng dan pembuangan kain samping ke 

dalam aliran air Sukalemba, yang melambangkan pelepasan identitas lama dan 

energi negatif. Seluruh rangkaian ritual ini dilaksanakan pada waktu yang dianggap 

sakral, yaitu pada hari Senin Legi atau Kamis Legi, serta Senin Kliwon atau Kamis 



86 
 

 
 

Kliwon, dan di tempat yang dipercaya memiliki kekuatan spiritual, yaitu Sumur 

Sukalemba. 

 Pada saat-saat tertentu, ronggeng akan bertindak sebagai dukun atau shaman 

karena dia memiliki kemampuan untuk menjadi perantara komunikasi antara dunia 

manusia dan dunia yang lebih tinggi. Setelah menjalani ritual pemandian di Kedung 

Nyi Samboja, seorang ronggeng akan mengalami transformasi spiritual yang 

memungkinkannya mengakses dimensi transendental. Dalam keadaan ini, 

ronggeng tidak hanya menari dan bernyanyi tetapi juga mampu menyampaikan 

pesan penting dari nenek moyang, termasuk petunjuk tentang cara mengatasi 

masalah komunal, dan bahkan melakukan ritual penyembuhan tradisional dalam 

bentuk gerakan dan nyanyian bahkan mantra maupun doa yang dia lafalkan. 

Legitimasi spiritualnya yang diperoleh melalui rangkaian ritual pemandian inilah 

yang memberikan otoritas kepada ronggeng untuk menjalankan fungsi shamanistik 

dalam masyarakatnya. 

 Hubungan antara ritual, sesajen, dan peran ronggeng membentuk suatu 

kesatuan yang tidak terpisahkan dalam dimensi spiritual kesenian Ronggeng 

Gunung. Ritual pemandian dengan segala tahapannya berperan sebagai proses 

transformasi identitas yang fundamental, di mana seorang perempuan biasa 

mengalami peralihan status menjadi sosok ronggeng yang memiliki legitimasi 

spiritual untuk menjadi perantara antara dunia manusia dan dunia gaib. Sesajen, 

dengan berbagai komponen simbolisnya, menjadi media komunikasi transendental 

yang memfasilitasi hubungan dengan entitas spiritual. Sementara itu, ronggeng 

sendiri, setelah melalui ritual penyucian, tidak lagi sekadar berperan sebagai penari 



87 
 

 
 

dan penyanyi, tetapi menjadi wadah bagi energi spiritual yang akan “menghidupi” 

pertunjukan. Air dari Sumur Sukalemba dalam ritual siraman menjadi medium 

transformasi yang memungkinkan ronggeng untuk berperan sebagai perantara 

dunia. Dengan demikian, ritus menjadi ronggeng dalam kesenian Ronggeng 

Gunung memiliki signifikansi mendalam sebagai mekanisme pelestarian nilai-nilai 

kultural dan spiritual yang telah diwariskan secara turun-temurun. 

 Implikasi ritual terhadap keberlanjutan pertunjukan kesenian Ronggeng 

Gunung terlihat dalam beberapa aspek penting. Pertama, ritual pemandian menjadi 

mekanisme legitimasi kultural yang memberikan otentisitas pada pertunjukan 

ronggeng, sehingga tetap dipandang sebagai ekspresi budaya yang bernilai sakral 

meskipun dalam perkembangannya kesenian ini mengalami pergeseran dari sifat 

sakral menjadi lebih profan. Kedua, ritual ini menjadi wahana transmisi 

pengetahuan dan nilai-nilai tradisional antar generasi, di mana narasi tentang sosok 

Samboja dan praktik-praktik ritual diwariskan dari maestro seperti Bi Pejoh kepada 

calon ronggeng, memastikan keberlangsungan tradisi lisan yang menjadi fondasi 

kesenian ini. Ketiga, eksistensi ritual pemandian ronggeng menyediakan kerangka 

kultural yang membedakan Ronggeng Gunung dari varian-varian turunannya 

seperti ronggeng kaler dan ronggeng amen, sehingga mempertahankan keunikan 

dan identitas khasnya di tengah dinamika perubahan sosial. Keempat, ritual ini 

memperkuat ikatan komunal dan rasa memiliki masyarakat terhadap kesenian 

tradisional mereka, yang pada gilirannya mendorong upaya-upaya pelestarian yang 

lebih terstruktur dan berkelanjutan. Dengan demikian, ritual pemandian ronggeng 

tidak sekadar menjadi prosesi seremonial, tetapi merupakan mekanisme kultural 



88 
 

 
 

yang fundamental dalam memastikan vitalitas dan keberlanjutan kesenian 

Ronggeng Gunung sebagai warisan budaya tak benda yang berharga bagi 

masyarakat Desa Panyutran, Kecamatan Padaherang, Kabupaten Pangandaran.  

5.2. Saran  

 Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan mengenai proses tahapan ritual 

sebelum pagelaran kesenian ronggeng gunung di Desa Panyutran terdapat beberapa 

saran yang diharapkan dapat menjadi manfaat bagi sejumlah pihak berkait: 

1. Bagi dunia akademik, perlu memperkuat studi etnografi praktik ritual dalam 

seni tradisional, seperti Ronggeng Gunung, dengan pendekatan 

multidisiplin yang mencakup antropologi budaya, etnomusikologi, dan 

studi seni pertunjukan. Kolaborasi antara ilmuwan dan praktisi seni 

tradisional dapat memberikan dokumentasi yang mendalam tentang makna 

simbolis dan fungsi spiritual yang terkait dengan ritual pada ronggeng 

gunung, sehingga naratif tidak hanya terfokus pada nilai estetika 

pertunjukan, tetapi juga pada implikasi kosmologis yang mendukung 

budaya lokal. 

2. Bagi masyarakat, masyarakat Desa Panyutran perlu mengembangkan 

kesadaran kritis terhadap nilai-nilai kultural yang terkandung dalam ritual 

pemandian ronggeng, tidak sekadar memahaminya sebagai atraksi budaya, 

tetapi sebagai identitas kolektif yang memiliki dimensi spiritual mendalam.  

3. Bagi pemerintah, pemerintah daerah diharapkan dapat merumuskan 

kebijakan perlindungan warisan budaya tak benda yang berpijak pada 

paradigma pelestarian kontekstual, tidak sekadar mengawetkan bentuk 



89 
 

 
 

pertunjukan Ronggeng Gunung, tetapi juga memastikan keberlanjutan 

ekosistem budaya yang melingkupinya, termasuk ritual pemandian 

ronggeng di Kedung Nyi Samboja.  

4. Bagi peneliti selanjutnya, penulis menyadari bahwa masih banyak 

keterbatasan dalam penelitian ini, sehingga hendaknya ada peneliti lanjutan 

yang lebih mengembangkan kerangka analisis holistik dalam memahami 

dimensi shamanistik dari praktik ronggeng, dengan menelusuri jejaring 

kosmologis yang menghubungkan ritual pemandian dengan sistem 

kepercayaan lokal. 

5.3. Rekomendasi  

1. Pengembangan arsip digital interaktif yang mendokumentasikan setiap 

tahapan ritual pemandian ronggeng, dilengkapi dengan penafsiran simbolik 

dari para pelaku ritual, yang dapat diakses oleh berbagai kalangan untuk 

tujuan edukasi budaya. 

2. Pembentukan program residensi budaya bagi calon ronggeng muda untuk 

belajar langsung dari maestro seperti Bi Pejoh, Bi Raspi dan Pak Sarli, 

memastikan transmisi pengetahuan tidak terputus ketika para penjaga tradisi 

ini tidak lagi ada. 

3. Penetapan kawasan Sumur Sukalemba (Kedung Nyi Samboja) sebagai situs 

budaya dilindungi dengan zona penyangga yang memadai untuk 

memastikan keberlanjutan fungsi spiritualnya dalam ritual pemandian 

ronggeng. 



90 
 

 
 

4. Penyelenggaraan festival tahunan yang mempertemukan berbagai varian 

tradisi ronggeng di Indonesia, sebagai forum berbagi pengetahuan dan 

penguatan identitas kolektif para pelaku kesenian serupa. 

5. Pengintegrasian pengetahuan tentang ritual pemandian ronggeng ke dalam 

kurikulum muatan lokal di sekolah-sekolah di Kabupaten Pangandaran 

untuk memastikan generasi muda memahami nilai filosofis di balik 

kesenian tradisional mereka.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




