
 

 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1. Latar Belakang Penyajian 

Kebudayaan bersifat dinamis, senantiasa mengalami perubahan 

sesuai dengan kebutuhan dan tantangan yang dihadapi manusia sebagai 

pelaku budaya. Hal tersebut sebagaimana yang diungkapkan oleh Sutrisno 

dan Putranto (2013:7); “Seturut konteks zaman yang berubah, orang-orang 

dengan alam pikir dan rasa, karsa dan cipta, kebutuhan dan tantangan yang 

mengalami perubahan, serta budaya pun ikut berubah”. Sifat dinamis 

kebudayaan telah lama dijelaskan pula oleh Koentjaranigrat (1985: 227-261) 

sebagai pergeseran, pengurangan, penambahan, dan perkembangan 

unsur-unsur dalam suatu kebudayaan yang terjadi sekurang kurangnya 

melalui proses invention (penemuan baru), discovery (penemuan kembali), 

dan difusi (penyebaran) unsur kebudayaan. Dengan demikian berdasarkan 

penjelasan tersebut, dinamika yang terjadi dalam kebudayaan beserta 

dengan unsur-unsurnya dapat disebut juga sebagai perkembangan 

kebudayaan.  



 

 

2 

Seni sebagai salah satu unsur kebudayaan juga mengalami 

perkembangan. Hal tersebut juga yang terjadi pada salah satu seni suara 

dalam karawitan Sunda, yakni tembang sunda cianjuran1. Jika kita 

mengamati aspek tekstual tembang sunda cianjuran, pada awal 

penciptaannya hanya memiliki satu kelompok lagu yang disebut sebagai 

tembang pajajaran2, atau sekarang kita kenal dengan istilah wanda3 

papantunan. Seiring berjalannya waktu, kemudian munculah kelompok 

lagu lain, seperti wanda jejemplangan, dedegungan, rarancagan, kakawén, dan 

panambih.  

Tembang sunda cianjuran juga mengalami perkembangan dalam aspek 

penggunaaan waditra pengiringnya. Pada awalnya penyajian tembang sunda 

 
1  Tembang sunda cianjuran adalah seni berbentuk perpaduan antara vokal dengan 

instrumental. Perpaduan yang harmonis antara seni suara Sunda dengan seni musik 

Sunda (Sukanda, dkk, 2016: 27). 
2 Tembang pajajaran merupakan kumpulan lagu-lagu pokok atau disebut juga mamaos yang 

menceritakan tentang kerajaan Pajajaran. Isi lagu-lagunya mengisahkan tentang 

kepahlawanan raja-raja atau para putra mahkota kerajaan Pajajaran (Sukanda, dkk, 2016: 

72). 
3 Wanda dalam bahasa Sunda memiliki arti rupa beungeut atau perangai. Wiratmadja (1996: 

33) menjelaskan bahwa, unsur dasar yang dijadikan bahan olahan yang kemudian menjadi 

wajah baru yang disebut keureutan. Wujud keureutan dapat disamakan dengan bentuk raut 

muka. Dengan keterangan sederhana tersebut, sedikitnya ada gambaran tentang maksud 

keureutan papantunan, keureutan dedegungan, keureutan rarancagan, dan keureutan kakawén 

dalam cianjuran (Sukanda, dkk, 2016:71). 



 

 

3 

cianjuran hanya menggunakan waditra kacapi4 (kacapi parahu/ kacapi gelung5) 

dan pada sekitar akhir abad ke-19 terjadi penambahan suling sebagai 

waditra pengiring6, serta pada tahun 1950-an terdapat penambahan waditra 

kacapi rincik sebagai pengiring lagu-lagu panambih.7 Selain itu, pada tahun-

tahun selanjutnya terdapat  juga penambahan kacapi kenit sebagai waditra 

pengiring lagu-lagu panambih pada tembang sunda cianjuran. Mengenai 

penambahan kacapi kenit sebagai waditra pengiring tembang sunda cianjuran 

Mustika Iman Zakaria S dalam diskusi bersama penyaji pada 1 Juni 2025, 

menyebutkan bahwa: 

“Belum ada sumber yang pasti mengenai sejak kapan msuknya kacapi 

kenit dalam ensambel tembang sunda cianjuran. Namun berdasarkan 

 
4 Digunakannya waditra kacapi diduga bersamaan dengan proses penciptaan lagu-lagu 

Cianjuran oleh R.A.A Kusumaningrat yang lebih dikenal dengan panggilan Dalem 

Pancaniti. Hal tersebut sebagaimana yang dungkapkan oleh Zanten (1989: 95) dalam 

Sukanda (1996: 6); Selain menciptakan kesenian baru, Cianjuran dan Degung, Dalem 

Pancanitipun mengembangkan kacapi yang dinamai Nyi Pohaci Guling Putih. 
5 Terdapat beberapa penamaan bagi kacapi yang lazim digunakan untuk iringan Tembang 

Sunda Cianjuran dan/atau Pantun. Dilihat dari fungsinya kacapi dalam tembang sunda 

cianjuran disebut dengan nama kacapi indung, sedang dilihat dari bentuk fisiknya disebut 

dengan nama kacapi parahu atau kacapi gelung (Sukanda, 1996: 7). 
6 Penggunaan suling dalam tembang sunda menurut Van Zanten (1989: 103) telah 

digunakan sejak akhir abad ke-19: “In tembang Sunda the six-fingerhole flute was already used 

at the end of the 19th century”.  
7 Radio Republik Indonesia (RRI) Bandung berkontribusi besar dalam menyebarluaskan 

tembang sunda cianjuran ke Priangan beserta perkembangan yang terjadi di dalamnya, 

termasuk kehadiran kacapi rincik yang baru diintegrasikan pada tahun 1950. Kacapi rincik 

pertama kali hadir untuk dimainkan pada lagu-lagu panambih yang pada saat itu masih 

berbentuk melodi seperti cimplung dan banjaran. Pada saat itu tabuhan kacapi rincik hanya 

sekedar ngemprangan seperti tabuhan rincik pada gamelan. Hal tersebut, diperkirakan oleh 

Suparman murid Mang Uking berkaitan dengan pemberian kacapi rincik yang sesuai 

dengan fungsi menabuhnya yaitu, mengadaptasi tabuhan rincik pada gamelan sehingga 

disebut kacapi rincik (Nugraha, 2017: 72).  

 



 

 

4 

informasi yang didapat pada saat saya belajar kacapi indung kepada 

Rahmat Rupiandi yang pada waktu itu didampingi juga oleh Pak 

Gardea sebagai sesepuh grup, kacapi kenit hadir pada saat peristiwa 

latihan kacapi Indung di mana pada saat itu seorang yang sedang 

belajar mengalami kendala dalam hal tempo iringan lagu panambih. 

Untuk mengatasi kendala itu, tempo dipandu oleh kacapi rincik 

dengan pola tabuh mirip waditra bonang pada gamelan salendro. 

Seiring berjalannya waktu, tabuhan pada kacapi rincik tersebut dikenal 

dengan tabuhan kacapi kenit. Penggunaan kacapi kenit dalam tembang 

sunda cianjuran diperkirakan semakin populer semenjak digunakan 

oleh Lingkung Seni Tunjung Balebat pada Album Kacapi Suling 

Instrumental Jalan Satapak yang diproduksi oleh Gita Record pada 

tahun 1997”.  

 

Perkembangan dalam aspek penggunaan waditra pada tembang sunda 

cianjuran, ditandai juga dengan ditambahkannya biola atau lebih dikenal 

dengan istilah sebutan piul. Mengenai hal tersebut, Yus Wiradiredja dalam 

diskusi dengan penyaji pada 4 Juni 2025 menyebutkan bahwa: 

“Secara empiris saya menyaksikan sejak kecil, piul sudah digunakan 

dalam tembang sunda cianjuran. Penafsiran saya, piul masuk ke dalam 

musik Sunda sudah sejak lama yakni, sejak jaman kolonialisme 

bangsa Portugis abad-15 piul sudah ada di Indonesia. Dalam tembang 

sunda cianjuran, piul masuk pada tahun 1920-an bersama dengan 

eksisnya musik keroncong, terutama dikalangan elit. Jadi, diduga 

kuat piul masuk ke dalam tembang sunda cianjuran sekitar awal 1920-

an. Hal tersebut juga diperkuat oleh kemunculan penyajian tembang 

sunda cianjuran stek orkes pada tahun tersebut”. 

 

Selain piul, ditambahkan juga waditra rebab dalam tembang sunda 

cianjuran. Mengenai hal tersebut, Ghaliyah (2016: 1-2) menyebutkan bahwa 

masuknya rebab ke dalam tembang sunda cianjuran diperkirakan pada sekitar 

tahun 1969, yaitu ketika lagu-lagu berlaras salendro pertama kali digunakan 



 

 

5 

sebagai materi lomba pada Pasanggiri Tembang Sunda Cianjuran yang 

diadakan oleh Daya Mahasiswa Sunda (DAMAS).  

Berdasarkan pengamatan terhadap fakta-fakta tersebut 

perkembangan dalam aspek penggunaan waditra pengiring pada tembang 

sunda cianjuran, kebanyakan terjadi dalam konteks melengkapi iringan 

yang diperuntukan bagi lagu-lagu wanda panambih. Dalam periode tersebut, 

selain terjadi perkembangan dalam aspek jumlah dan estetika memainkan 

waditra, juga terjadi perubahan dalam aspek estetika vokal. Dalam konteks 

tersebut selain terdapat penambahan waditra kacapi rincik, kacapi kenit, dan 

rebab atau piul, pola iringan kacapi indung yang semula hanya menggunakan 

pola iringan pasieupan dan kemprangan bertambah menjadi mengguakan 

pola iringan dikait dan digumek, serta yang semula penyanyi hanya 

menyajikan lagu-lagu yang termasuk ke dalam bentuk sekar irama merdika 

bertambah menjadi menyajikan lagu-lagu yang termasuk ke dalam bentuk 

sekar irama tandak. 

Tidak hanya itu, tembang sunda cianjuran juga mengalami 

perkembangan dalam aspek kontekstual yang mulanya terbatas hanya 

boleh disajikan di lingkungan pendopo sebagai kalangenan para ménak, 



 

 

6 

sekarang boleh disajikan di berbagai kalangan sebagai seni pertunjukan8. 

Hal tersebut semakin menegaskan bahwa seni sebagai salah satu unsur 

kebudayaan tidak lepas dari sifat dinamis atau berkembang. 

Jika berbicara tentang perkembangan dalam tembang sunda cianjuran, 

tidak lengkap rasanya apabila berhenti sampai pembahasan pada periode 

wanda panambih pada tahun 1920-an9 dan periode perkembangan aspek 

kontekstual. Setelah perkembangan tersebut, pada tahun 2003 sampai 2009 

terdapat upaya-upaya kreatif lain dari para seniman yang menggunakan 

karakteristik estetika tembang sunda cianjuran sebagai medianya, yang 

tentunya juga mempengaruhi tatanan estetika tembang sunda cianjuran. 

Pada tahun 2003 seorang pencipta lagu bernama Nano Suratno 

(Nano S.) membuat karya seni yang dikenal dengan sebutan katem, sebutan 

tersebut diambil dari kata “kawih” dan “tembang”. Menurut hasil 

 
8  Seni mamaos sebelum menyebar keluar daerah Cianjur disajikan di dalam ruang 

pendopo. Penyajian seni mamaos di dalam pendopo sifatnya lebih ekslusif disajikan untuk 

kalangan menak saja. Konteks dalam ruang pendopo semata-mata berfungsi untuk 

kalangenan yakni, sebagai media hiburan menak Cianjur. Perkembangan selanjutnya, 

disajikan di atas panggung. Dengan demikian berubah menjadi seni pertunjukan 

(Sukanda dalam Wiradiredja 2012:67). 
9 Sampai Ece Majid meninggal pada tahun 1928, lagu-lagu cianjuran dapat dikelompokkan 

atas: Papantunan dan Jejemplangan khusus hanya laras pelog, Dedegungan khusus laras pelog, 

Rarancagan dalam semua laras (Pelog, Sorog, Salendro), Kakawen dalam semua laras (Pelog, 

Sorog, Salendro), ekstra atau panambih; kacapi suling instrumental (Sukanda, dkk, 2007: 131-

134). 



 

 

7 

wawancara dengan Yusdiana salah satu pemain kacapi yang terlibat dalam 

pembuatan karya seni katem, mengatakan bahwa:  

Katem tercipta ketika Nano S. berupaya menciptakan lagu-lagu 

tembang sunda cianjuran, namun beliau merasa hasilnya masih kental 

dengan warna vokal dan iringan kawih wanda anyar. Oleh karena itu, 

kemudian beliau meminta bantuan Neneng Dinar10 untuk memberi 

sentuhan ornamentasi vokal dan senggol yang biasa digunakan dalam 

tembang sunda cianjuran dan meminta bantuan kepada saya (Yusdiana) 

untuk membuat aransemen kacapinya, dengan memadukan pola 

iringan kacapi kawih dan kacapi tembang sunda cianjuran (wawancara, 21 

Januari 2025). 

 

Masih dalam pembahasan seni katem, menurut pendapat Elis Rosliani11;  

Setiap kreator memiliki ciri khas yang berbeda dalam menciptakan 

karyanya, jadi katem memiliki ornamen vokal khas Pak Nano. 

Kemudian dalam penamaan karya pun Pak Nano tidak berani 

menciptakan nama yang mengandung kebaruan diduga untuk 

menjauhi pro dan kontra, sehingga dinamakan katem singkatan dari 

kawih dan tembang. Faktanya memang katem tidak mengandung 

kebaruan hanya menggabungkan dua genre vokal, yaitu vokal kawih 

dan tembang sunda cianjuran (wawancara 22 Januari 2025). 

 

Berdasarkan kedua pendapat tersebut, penyaji menyimpulkan bahwa 

katem merupakan karya seni yang mengandung estetika kawih dan tembang 

sunda cianjuran. Hal tersebut dapat dilihat pada aspek vokal yang masih 

 
10 Neneng Dinar merupakan seorang penembang yang meraih juara 1 Pasanggiri (PTSC) 

DAMAS selama dua kali berturut-turut di tahun 1990 dan 1993. Beliau dikenal melalui 

beberapa album kaset. Prestasinya di luar negeri; memperkenalkan tembang bandungan 

dalam konser Melody of Dialogue Among Civiliazation di Gedung Unesco Paris, Perancis 

tahun 2006. 
11 Elis Rosliani merupakan juara 1 PTSC DAMAS KE- XVI tahun 2001, saat ini berprofesi 

sebagai seorang guru vokal tembang sunda cianjuran di Jurusan Karawitan, SMKN 10 

Bandung.  



 

 

8 

menggunakan dongkari-dongkari vokal tembang sunda cianjuran, iringan 

tabuhan kacapi indung pada karya katem masih menggunakan pola iringan 

pasieupan dan kemprangan untuk bentuk lagu yang termauk ke dalam sekar 

irama merdika dan menggunakan pola iringan digumek dan dikait, serta 

pola iringan yang mengadaptasi pola iringan diranggeum untuk lagu yang 

termasuk ke dalam  sekar irama tandak. Berdasarkan pengamatan pada 

aspek musikal tersebut karya seni katem dapat dijadikan salah satu 

alternatif penyajian tembang sunda cianjuran. 

Adapun lagu-lagu katem terdiri dari enam buah lagu, dinyanyikan 

oleh Neneng Dinar dan Heri Suheryanto, yaitu; Dalem Kaum, Cipanon 

Sarakan, Reumis Citangis (Laras Sorog/Madenda), Mandala Asih, Sumerah, dan 

Reumis Citangis (Laras Pelog) di mana sanggian12 dan rumpaka13-nya 

diciptakan sendiri oleh Nano S. serta lagu Dalem Kaum disanggi oleh Nano 

S. dan rumpaka oleh Dedy Windyagiri. 

Pada tahun 2006 seorang tokoh pencipta lagu bernama Ubun 

Kubarsah14 membuat karya seni yang dinamakan tembang bandungan. 

 
12 Sanggian adalah istilah bagi pencipta melodi lagu dalam karawitan Sunda. 
13 Rumpaka adalah istilah sebutan bagi lirik lagu dalam karawitan Sunda. 
14 Kubarsah, Ubun. Menggagas Tembang Bandungan (2005). 

https://dasentra.blogspot..com/2011/06/menggagas-tembang-bandungan.html.  

 

 

https://dasentra.blogspot..com/2011/06/menggagas-tembang-bandungan.html


 

 

9 

Tembang bandungan merupakan karya hasil modifikasi tembang sunda 

cianjuran sebagai upaya untuk memperluas khazanah kesenian tradisional 

tembang sunda cianjuran. Mengenai pembubuhan nama “bandungan” 

diambil dari bahasa Sunda yaitu “bandungan” yang artinya “perhatikan” 

atau dapat juga diartikan sebagai tembang yang menuntut perhatian. Kata 

“bandungan” juga memiliki arti lain yaitu latar belakang kehidupan dan 

kondisi tatar Bandung sebagai kota monumental yang melahirkan 

perwujudan karya tembang bandungan. 

Dalam deskripsinya Ubun Kubarsah juga menjelaskan mengenai ciri 

khas dari tembang bandungan:  

Tembang bandungan terdiri dari dua wangunan (bentuk) yang disebut 

wangunan mamaras dalam tembang sunda cianjuran disebut mamaos 

yang sudah dipasangkan dengan wangunan panganteb dalam tembang 

sunda cianjuran disebut panambih.  Namun dalam tembang bandungan 

tidak mengenal wanda (jenis) lagu seperti tembang sunda cianjuran.  

Perbedaan penggunaan ornamentasi vokalpun dalam tembang 

bandungan lebih sederhana, ornamentasi digunakan hanya untuk 

menajamkan rasa tembang sunda cianjuran saja. Ciri khas tembang 

bandungan yang lainnya adalah terdapat struktur lagu dan kontur 

melodi baru seperti adanya pengaruh musikal di luar tembang sunda 

cianjuran, diantaranya; unsur vokal seriosa dan kawih belukan. 

Lebih lanjut Ubun Kubarsah menjelaskan mengenai waditra dan 

komposisi musikal yang terdapat di dalam tembang bandungan:  

Waditra atau alat musik pengiring yang digunakan sama seperti yang 

digunakan dalam tembang sunda cianjuran, namun adanya 

penambahan alat musik yaitu, kacapi mayung. Dalam komposisi 

musikal pengiringnya di samping pola iringan kacapi yang biasa 



 

 

10 

digunakan dalam tembang sunda cianjuran, terdapat penciptaan pola 

iringan baru dan gelenyu-gelenyu khas tembang bandungan 

 

Dengan demikian dapat disimpulkan, walaupun terdapat pembaruan 

unsur vokal dan musikal yang diambil dari luar vokal tembang sunda 

cianjuran namun, tembang bandungan masih memiliki karakteristik estetika 

tembang sunda cianjuran.  Dimana di dalamnya masih menggunakan teknik 

penyuaraan, ornamentasi, dongkari, struktur musikal pola iringan tembang 

sunda cianjuran. Maka dari itu, tembang bandungan dapat dijadikan salah 

satu alternatif penyajian tembang sunda cianjuran. 

Adapun lagu-lagu tembang bandungan dinyanyikan oleh Neneng 

Dinar dan Ujang Supriatna terdiri dari delapan buah pasang lagu yaitu; 

Citangis Aceh (mamaras) dengan Tawekal (panganteb), Cikapundung (mamaras) 

dengan Jajantung Bandung (panganteb), Citraresmi Putrisunda (mamaras dan 

panganteb), Parahyangan Kiwari (panganteb) dengan Hanjakal (mamaras), 

Musibat Bandung (mamaras) dengan Sunda Jaya (panganteb), Sakaratol Maut 

(mamaras dan panganteb), Tanceb Kayon (mamaras dan panganteb), dan 

Nyawang Bandung (mamaras dan panganteb). Di mana sanggian15-nya 

diciptakan sendiri oleh Ubun Kubarsah dan rumpaka16-nya diciptakan oleh 

Eddy D. Iskandar, Zahir Zachri, dan Ganjar Kurnia.  

 
15 Sanggian adalah istilah bagi pencipta melodi lagu dalam karawitan Sunda. 
16 Rumpaka adalah istilah sebutan bagi lirik lagu dalam karawitan Sunda. 



 

 

11 

Pada tahun 2009 lahir karya seni yang dinamakan sekar anyar yang 

diciptakan oleh Ubun Kubarsah, Yus Wiradiredja, Euis Komariah, Ganjar 

Kurnia, Zahir Zachri, Yayat Hendrayana, dan Dian Hendrayana. Karya 

tersebut dilatarbelakangi oleh kekhawatiran menurunnya eksistensi 

tembang sunda cianjuran di kalangan generasi muda. Sekar anyar memiliki 

konsep pendekatan milenial, dimana konstruksi musikal sekar anyar dibuat 

dan dirancang supaya mudah dipelajari oleh generasi muda, karena 

generasi muda cenderung memiliki sifat ingin serba instan. (Kubarsah 

dalam Dzikriawan, dkk, 2021: 174). 

Waditra pengiring sekar anyar masih sama dengan tembang sunda 

cianjuran, yaitu menggunakan kacapi parahu, kacapi rincik, suling, atau rebab. 

Struktur penyajiannya pun masih sama dengan tembang sunda cianjuran 

yaitu disajikan lagu pokok (mamaos) terlebih dahulu dan dilanjutkan 

kepada lagu extra (panambih). Namun mamaos dan panambih dalam sekar 

anyar sudah dirancang memiliki kesamaan tema dan tidak dapat 

dipisahkan satu dengan yang lainnya. Bentuk rumpaka dalam sekar anyar 

adalah sajak bebas yang ditulis oleh para sastrawan di Jawa Barat.  

Ciri khas yang paling mencolok dalam sekar anyar adalah pada aspek 

vokal dalam penggunaan teknik dongkari dan ornamentasi, jika 

dibandingkan dengan teknik dongkari dan ornamentasi pada tembang sunda 



 

 

12 

cianjuran sangat kompleks, namun pada sekar anyar dongkari dan 

ornamentasi yang digunakan sangat minim dan didominasi oleh teknik 

leotan. Dengan demikian berdasarkan uraian tersebut, penyaji 

menyimpulkan bahwa sekar anyar merupakan karya seni yang masih 

mengandung karakteristik estetika tembang sunda cianjuran, dan dapat 

dijadikan salah satu alternatif penyajian tembang sunda cianjuran. 

Lagu-lagu sekar anyar telah diproduksi sebanyak dua album. Album 

pertama diproduksi pada tahun 2009 yang terdiri dari sembilan buah lagu 

mamaos dan sembilan buah lagu panambih yaitu, Kalindih-Ilang, Wegah-

Sajeroning Sindang, Silih Asih-Nganteng, Amanah-Mustika Katulistiwa, Bentang 

kuring-Ukur Cimata, Srikandi Kiwari-Mayang Sunda, Munara Sirna-Gupay 

Samoja, Nyawang Tangtungan-Sangkuring, dan Sagara-Katresna, di mana 

sanggiannya diciptakan oleh Ubun Kubarsah, Euis Komariah, Yus 

Wiradiredja dan rumpaka-nya diciptakan oleh Ganjar Kurnia, Yayat 

Hendrayana, Zahir Zachri, Eddy D. Iskandar, Etty R.S, dan Dian 

Hendrayana. Kemudian album kedua diproduksi pada tahun 2012 yang 

terdiri dari lima buah lagu mamaos dan lima buah lagu panambih yaitu, 

Panasaran-Lungkawing, Regas-Kageuri Dongkari, Lara Kangen-Kula Kelingan, 

Suwung-Nyungsi, dan Melang-Bentang Ipukan, di mana sanggian-nya 



 

 

13 

diciptakan oleh Ubun Kubarsah dan rumpaka-nya diciptakan oleh Ganjar 

Kurnia dan Dian Hendrayana.  

Ketiga karya seni di atas tersebut, terutama sekar anyar dan tembang 

bandungan hingga saat ini masih menuai perbedaan pendapat dari kalangan 

seniman karawitan Sunda khususnya seniman tembang sunda cianjuran. 

Perbedaan pendapat tersebut disebabkan oleh permasalahan estetika yang 

dianggap terlalu keluar dari ranah estetika tembang sunda cianjuran, 

terutama bagi lagu-lagu tembang bandungan dan sekar anyar yang diciptakan 

oleh Ubun Kubarsah. Banyak dari masyarakat dan seniman tembang sunda 

cianjuran meminta untuk tidak melibatkan nama tembang sunda cianjuran 

terhadap kreativitas yang mereka anggap terlalu keluar dari pakem atau 

aturan dalam tembang sunda cianjuran.  

Namun, seiring berjalannya waktu, fakta di lapangan menunjukan 

bahwa lagu-lagu tembang bandungan dan sekar anyar sudah mulai diterima, 

dan dinikmati oleh masyarakat. Bahkan lagu-lagu sekar anyar saat ini 

seringkali dijadikan bahan materi ujian akhir minat utama penyajian di 

institusi pendidikan tinggi seni dalam ujian Tugas Akhir di Jurusan 

Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI Bandung dan Sekolah 

Menengah Kejuruan Negeri (SMKN) 10 Bandung, Jurusan Seni Karawitan. 



 

 

14 

Hasil kreativitas para kreator yang telah diuraikan di atas, menurut 

penyaji merupakan bagian dari perjalanan kehidupan seni tembang sunda 

cianjuran yang melahirkan ide dan konsep baru yang bertujuan untuk 

menjaga eksistensi tembang sunda cianjuran di masyarakat. Meskipun setiap 

kemunculan karya tersebut tidak langsung dapat diterima dengan baik dan 

sampai saat ini Sebagian masyarakat seni tembang sunda cianjuran dan 

kalangan seniman sunda lainnya enggan menyebutnya sebagai bagian dari 

tembang sunda cianjuran, tetapi penyaji sebagai salah satu insan akademisi 

seni sudah sepatutnya merespon perubahan yang bernilai positif tersebut 

dengan sikap terbuka. 

Sikap tersebut direlisasikan dalam bentuk mempelajari karya-karya 

seni tersebut, dengan tujuan untuk menambah pengetahuan dan 

keterampilan dalam seni suara (vokal), serta untuk membangun kesadaran 

bersama bahwa tembang sunda cianjuran sebagai seni, pada dasarnya tidak 

lepas dari perubahan seiring dengan konteks zamannya. Hal serupa 

tentunya harus dilakukan juga oleh ISBI Bandung sebagai salah satu 

institusi pendidikan tinggi seni dalam menjalankan salah satu visinya yakni 

konservasi dan pengembangan budaya.  

Sikap tersebut penyaji lanjutkan melalui ujian Tugas Akhir minat 

utama penyajian di Jurusan Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI 



 

 

15 

Bandung dengan menyajikan sampel karya-karya yang telah diuraikan di 

atas. Untuk memperkuat bahwa katem, tembang bandungan, dan sekar anyar 

masih memiliki benang merah estetika tembang sunda cianjuran, penyaji 

menyajikan pula beberapa materi lagu tembang sunda cianjuran sebagai 

bahan perbandingan. 

Ujian Tugas Akhir dengan materi penyajian tersebut, dapat dijadikan 

tolok ukur bagi penyaji dalam mencapai keterampilan olah vokal dari 

berbagai alternatif materi penyajian. Berangkat dari pendapat Elis Rosliani 

(wawancara 22 Januari 2025) mengatakan bahwa: Hal utama menjadi 

vokalis lagu di karawitan Sunda (kawih wanda anyar, kepesindenan, dan 

tembang sunda cianjuran) kita harus mampu menyanyikan beberapa genre 

tersebut dan berhasil memberikan ciri perbedaannya. Sebelum melangkah 

jauh dengan merambah kepada genre vokal karawitan Sunda yang lain, 

paling tidak penyaji mencobanya dalam genre tembang sunda cianjuran yang 

juga memiliki beragam alternatif materi penyajian dengan ciri khas estetika 

masing-masing.  

Ujian tugas akhir ini diberi judul “Cianjuran Ti Bihari Ka Kiwari”. Kata 

“Cianjuran” dalam judul memiliki pengertian yaitu, jenis kesenian Sunda 

yang berasal dari Kabupaten Cianjur yang disebut Cianjuran atau Tembang 

Sunda Cianjuran, kata “Ti” memiliki arti “kecap panuduh tempat atau waktu nu 



 

 

16 

ditinggalkeun” dalam bahasa Sunda (Satjadibrata, 2008: 393) atau kata yang 

menunjukan tempat atau waktu lampau dalam bahasa Indonesia. Kata 

“Bihari” memiliki arti “baheula” dalam bahasa Sunda (Satjadibrata, 2008: 72) 

atau “dahulu” dalam bahasa indonesia, kata “Ka” memiliki arti “robahan 

tina kaka; gala-gala atau gagala; “panuduh tempat” dalam bahasa Sunda 

(Satjadibrata, 2008: 178) atau penunjuk waktu dan tempat dalam bahasa 

Indonesia, dan kata “Kiwari” memiliki arti “ayeuna” dalam bahasa sunda 

(Satjadibrata, 2008: 202) atau “saat ini” dalam bahasa Indonesia. 

Dengan demikian rangkaian kata dalam judul tersebut dimaknai 

sebagai penyajian tembang sunda cianjuran dengan lagu-lagu ciptaan 

periode klasik dan perkembangan. Lagu-lagu ciptaan klasik ditekankan 

pada lagu-lagu cianjuran yang termasuk ke dalam wanda papantunan, 

jejemplangan, dedegungan, rarancagan, kakawén, dan panambih, sedangkan 

lagu-lagu perkembangan ditekankan pada lagu-lagu katem, tembang 

bandungan, dan sekar anyar sebagai embrio wanda baru dalam tembang sunda 

cianjuran.              

 



 

 

17 

1.2. Rumusan Gagasan 

Berdasarkan uraian dalam latar belakang, penyaji menyajikan vokal 

dalam tembang sunda cianjuran, dengan materi penyajian berupa lagu 

ciptaan periode klasik dan perkembangan. Untuk mewujudkan penyajian 

tersebut, materi lagu disusun berdasarkan kebutuhan sampel materi yang 

dianggap dapat mewakili setiap periode penciptaan dan uji kompetensi 

vokal dalam membentuk karakteristik genre dan laras. Dengan demikian, 

rumusan dari karya seni ini adalah sebagai berikut: 

a. Penyajian tembang sunda cianjuran diwakili oleh materi lagu mamaos 

wanda dedegungan dalam laras pelog dan wanda rarancagan dalam 

laras salendro, serta wanda panambih dalam laras pelog dan salendro, 

b. Penyajian katem diwakili oleh materi lagu dalam laras sorog, 

c. Penyajian tembang bandungan diwakili oleh materi lagu mamaras 

dan panganteb dalam laras sorog, 

d. Penyajian sekar anyar diwakili oleh lagu mamaos dan panambih 

dalam laras mandalung, 

e. Setiap materi sajian vokal disajikan sesuai dengan estetika yang 

terdapat dalam masing-masing lagu, sehingga dapat diketahui 

perbedaan dari masing-masing lagu dan sejauh mana perbedaan 



 

 

18 

karakteristik estetika lagu katem, tembang bandungan, dan sekar anyar 

dengan lagu tembang sunda cianjuran, 

f. Waditra yang digunakan adalah waditra yang biasa digunakan 

dalam penyajian tembang sunda cianjuran, dengan menambahkan 

kacapi mayung dalam sajian materi tembang bandungan. 

 

1.3. Tujuan dan Manfaat 

1.3.1. Tujuan 

a. Untuk menambah keterampilan dan pengetahuan penyaji dalam 

bidang seni suara khususnya dalam tembang sunda cianjuran, 

b. Untuk merealisasikan sikap keterbukaan penyaji atas 

perkembangan yang terjadi dalam tembang sunda cianjuran, 

c. Untuk membangun kesadaran bersama bahwa tembang sunda 

cianjuran sebagai seni senantiasa mengalami perkembangan. 

1.3.2. Manfaat 

a. Bertambahnya keterampilan dan pengetahuan penyaji dalam 

bidang seni suara khususnya dalam tembang sunda cianjuran,  



 

 

19 

b. Sebagai stimulus bagi penyaji dan seniman pada umumnya 

untuk lebih terbuka dalam menerima perubahan yang terjadi 

dalam kesenian, 

c. Masyarakat secara umum dan penyaji khususnya memiliki 

kesadaran atas realita bahwa tembang sunda cianjuran sebagai 

seni mengalami perkembangan. 

 

1.4. Sumber Penyajian 

1.4.1. Narasumber 

Narasumber dalam penyajian karya ini merupakan para tokoh 

atau maestro dalam seni tembang sunda cianjuran. Mereka adalah para 

penembang senior yang telah meraih kejuaraan vokal dalam 

Pasanggiri Tembang Sunda Cianjuran (PTSC) diselenggarakan oleh 

Daya Mahasiswa Sunda (DAMAS) yang merupakan supremasi 

kejuaraan tertinggi dalam dunia vokal tembang sunda cianjuran. 

Adapun narasumber tersebut adalah sebagai berikut: 

a. Neneng Dinar 

Beliau adalah tokoh penembang yang terlibat sebagai vokalis 

dalam album katem dan tembang bandungan. Dari beliau, penyaji 



 

 

20 

mendapatkan wawasan serta keterampilan teknik-teknik 

penyuaraan, dan ornamentasi dari vokal katem dan tembang 

bandungan yang memiliki ciri khas yang berbeda dengan vokal 

tembang sunda cianjuran. 

b. Rosyanti 

Beliau adalah tokoh penembang senior yang meraih 

kejuaraan dalam PTSC DAMAS tahun 2009 kategori Sekar Lawas 

(lagu-lagu tembang sunda cianjuran) dan kategori Sekar Anyar. Dari 

beliau, penyaji mendapatkan wawasan keterampilan yang bersifat 

praktik yaitu, mendapatkan teknik penyuaraan, ornamentasi, dan 

teknik dongkari khas yang hanya dimiliki dalam lagu-lagu sekar 

anyar ciptaan Ubun Kubarsah.  

1.4.2. Sumber Audio Visual 

Selain melakukan penyadapan wawasan dan keterampilan 

secara langsung kepada tokoh atau maestro, penyaji juga mengamati 

dokumentasi audio-visual yang terkait dengan materi penyajian 

dalam karya seni penyaji melalui sosial media dan dokumentasi milik 

pribadi. Berikut di bawah ini adalah sumber audio visual yang 

diamati oleh penyaji: 



 

 

21 

a. Video berjudul ”Neneng Dinar-Dalem Kaum||Tembang” 

diupload 13 Maret 2022 dalam kanal Youtube Hate Sunda. 

Dalam video tersebut terdapat lagu-lagu katem yang 

dinyanyikan oleh Neneng Dinar dan Heri Suheryanto. 

Namun untuk kepentingan penyajian karya seni ini, penyaji 

lebih fokus mengamati lagu Cipanon Sarakan (menit 07.09 

sampai dengan 17.46). Melalui video tersebut, penyaji 

mendapatkan gambaran penyajian lagu Cipanon Sarakan yang 

merupakan salah satu materi penyajian dalam karya seni ini. 

b. Audio mp3 Tembang bandungan dari Pro 4 RRI Bandung. 

Dalam audio tersebut penyaji mengamati tembang 

bandungan berjudul Citraresmi PutriSunda yang dinyanyikan 

oleh Neneng Dinar. Melalui audio tersebut penyaji 

mendapatkan gambaran penyajian dari lagu tersebut. 

c. Video berjudul “Tembang Sunda: Lungkawing-Rosyanti” 

diupload 8 Juli 2022 dalam kanal Youtube Waditra Sunda 

Channel.   

Dalam video tersebut terdapat lagu sekar anyar berjudul 

Panasaran-Lungkawing yang dinyanyikan oleh Rosyanti. Dari 



 

 

22 

video tersebut penyaji mendapatkan gambaran penyajian 

lagu tersebut. 

d. Video berjudul “Asmarandana Degung (laras pelog) Panembang 

Gilang A G & Sri N, Pamirig Bubun S, Dedi S Ws, R Asep K”. 

Diupload 2 Agustus 2022 dalam kanal Youtube Rudiawan. 

Dalam video tersebut terdapat lagu mamaos wanda 

dedegungan berjudul Asmarandana Degung yang dinyanyikan 

oleh Sri Ningsih. Dari video tersebut penyaji mendapatkan 

gambaran penyajian lagu tersebut. 

e. Video berjudul “Neneng Dinar Gumelar Hery Suheryanto A1 

Bubuka, Degung Putri Layar 1”, diupload 21 Agustus 2023 

dalam kanal Youtube Musik Bandung. 

Dalam video tersebut terdapat lagu wanda panambih 

berjudul Degung Putri Layar yang dinyanyikan oleh Neneng 

Dinar dan Heri Suheryanto. Dari video tersebut penyaji 

mendapatkan gambaran penyajian lagu tersebut. 

f. Video berjudul “Mae Nurhayati - Laras Pati - Sekar Mawar - 

Tembang Cianjuran di AKTV -  ,”[Official] @AMIFASTUDIO

kanal Youtube AMIFA  dalamdiupload 30 Maret 2023 

STUDIO.   



 

 

23 

Dalam video tersebut terdapat lagu mamaos wanda 

rarancagan berjudul Laraspati dan wanda panambih berjudul 

Sekar Mawar yang dinyanyikan oleh Mae Nurhayati. Dari 

video tersebut penyaji mendapatkan gambaran penyajian 

lagu tersebut. 

 

1.5. Pendekatan Teori 

Untuk memandu proses menyajikan karya seni ini, penyaji 

menggunakan pendekatan teori garap yang diuraikan oleh Supanggah 

(2007). Supanggah menjelaskan bahwa garap adalah sebuah sistem, dalam 

garap melibatkan beberapa unsur yang masing-masing saling terkait dan 

membantu. Beberapa unsur tersebut disebut: Materi Garap atau Ajang 

Garap, Penggarap, Sarana Garap, Prabot Garap atau Piranti Garap, Penentu 

Garap dan Pertimbangan Garap (2007:4). 

a. Materi Garap atau Ajang Garap 

Unsur materi garap dijelaskan oleh Supanggah sebagai berikut; 

Materi garap dapat disebut sebagai bahan garap, ajang garap 

maupun lahan garap. Yang termasuk ke dalam materi garap 

atau ajang garap adalah gendhing dan balungan gendhing. 

Dalam dunia karawitan, balungan gendhing setidak-tidaknya 

dikenal dua pengertian tentang balungan, yakni balungan 

sebagai kerangka gendhing dan balungan yang berarti 

kelompok instrument yang terdiri dari seperangkat alat 



 

 

24 

gamelan yaitu saron, demung, slentem, dan bonang 

penembung, terutama slentem mirip atau sangat dekat 

dengan apa yang sekarang ini sering disebut oleh banyak 

orang dengan balungan gendhing (Supanggah, 2007: 6-8).  

 

Lebih lanjut supanggah menjelaskan; 

Jika gendhing disebut sebagai kerangka gendhing, di 

kalangan karawitan yang lebih sempit terutama di 

lingkungan para pengrawit jawa gendhing digunakan untuk 

menyebut komposisi -komposisi musikal karawitan Jawa. 

Dengan kata lain gendhing adalah suara yang ditimbulkan 

oleh keseluruhan hasil Garapan ricikan gamelan. Pengertian 

gendhing dan balungan gendhing seringkali menjadi rancu, 

gendhing dan balunganin gendhing pada dasarnya 

merupakan dua hal yang berbeda namun menjadi satu 

kesatuan yang tak terpisahkan (Supanggah, 2007:12-13). 

 

Berdasarkan penjelasan tersebut, penyaji menyimpulkan 

bahwa komposisi-komposisi musikal yang dihasilkan oleh 

gamelan (suara waditra/alat musik) dan termasuk oleh suara 

manusia (sinden) disebut dengan kata gendhing. Hal tersebut 

sebagaimana dijelaskan pula oleh Widodo dalam Mustikasari 

(2013: 22) sebagai berikut: 

Menurut jenisnya karawitan dibagi menjadi tiga yaitu 

karawitan sekar, karawitan gending, dan karawitan sekar 

gending. Karawitan sekar adalah salah satu bentuk kesenian 

yang dalam penyajiannya lebih mengutamakan terhadap 

unsur vokal atau suara manusia. Karawitan gending adalah 

salah satu bentuk kesenian yang dalam penyajiannya lebih 

mengutamakan unsur instrumental atau alat musik. 

Karawitan sekar gending adalah karawitan yang dalam 

penyajiannya terdapat unsur gabungan antara karawitan 

sekar dan karawitan gending. 



 

 

25 

 

Berdasarkan hal tersebut, penyaji berpendapat bahwa materi 

garap dapat diaplikasikan untuk menjelaskan media suara sekar 

(vokal/suara manusia), gending (musik/suara alat musik), dan sekar 

gending (gabungan suara vokal dan alat musik). Dalam skripsi ini 

diaplikasikan untuk menjelaskan sekar gending pada penyajian seni 

tembang sunda cianjuran, karena pada dasarnya kesenian tersebut 

dibentuk oleh dua media seni yakni sekar dan gending17.  

b. Penggarap 

Unsur penggarap dijelaskan oleh Supanggah sebagai berikut; 

Yang dimaksud sebagai penggarap (balunganing gendhing) 

adalah seniman, para pengrawit, baik pengrawit penabuh 

gamelan maupun vokalis, yaitu pesindhen dan/atau 

penggerong yang sekarang juga sering disebut dengan 

swarawati dan wiraswara.  Selain itu, lingkungan 

berpengaruh dalam penyajian atau garap karawitan, 

pembicaraan tentang lingkungan di sini lebih difokuskan 

pada hal-hal yang mempengaruhi proses pembentukan 

kesenimanan atau kepengrawitan seseorang. Lingkungan 

yang dimaksud adalah: keluarga, tempat tinggal dan/atau 

kegiatan utama, kesenimanan yang menyangkut rekan-

rekannya yang sering bekerja sama serta, lingkungan sosial 

budaya (Supanggah, 2007:149). 

 

Berdasarkan uraian di atas, mengenai penggarap penyaji 

gunakan sebagai panduan untuk menjelaskan aspek pemilihan dan 

 
17 Lihat Sukanda, dkk (2016: 27). 



 

 

26 

penentuan pendukung atau para seniman yang mendukung sajian 

ini. Dalam hal ini penyaji memilih dan menentukan para 

pendukung yang sesuai dengan kebutuhan konsep penyaji, 

berdasarkan aspek latar belakang dan lingkungan yang relatif 

sama, yaitu latar belakang dan lingkungan seniman penggarap 

tembang sunda cianjuran, serta aspek kualitas keterampilan dalam 

memainkan vokal dan waditra yang termasuk ke dalam ensambel 

tembang sunda cianjuran. 

Dengan demikian, sajian ini didukung oleh para penggarap 

yang terdiri dari penyaji sebagai vokalis cianjuran yang memiliki 

latar belakang seniman cianjuran yang telah mendapatkan predikat 

kejuaraan Pasanggiri Tembang Sunda Cianjuran (PTSC) DAMAS 

ke-XXIII 2023 sebagai juara 3, mahasiswa Jurusan Karawitan, ISBI 

Bandung, semester lima dan tiga yang memiliki nilai praktik rata-

rata A (100,00), dan alumni Jurusan Karawitan, ISBI Bandung yang 

memiliki nilai IPK tertinggi dan berpredikat cumlaude atau pujian 

pada lulusan tahun 2024. Dengan prestasi tersebut dapat tersirat 

kemampuan penggarap dalam berkreativitas atau menggarap 

karya seni ini, baik dalam aspek vokal maupun aspek instrumental.  

 



27 

c. Sarana Garap

Unsur sarana garap dijelaskan oleh Supanggah sebagai berikut; 

Yang dimaksud dengan sarana garap adalah alat (fisik) yang 

digunakan oleh para pengrawit, termasuk vokalis, sebagai 

media untuk menyampaikan gagasan, ide musikal, atau 

mengekspresikan diri dan/atau perasaan dan/atau pesan 

mereka secara musikal kepada audiens (bisa juga tanpa 

audiens) atau kepada siapapun termasuk kepada diri atau 

lingkungan sendiri (Supanggah, 2007:189) 

Uraian Supanggah mengenai sarana garap penyaji gunakan 

sebagai panduan untuk menjelaskan aspek waditra dan vokal. Pada 

Sarana garap diawali untuk menguraikan aspek karawitan yang di 

timbulkan oleh suara alat musik (gending) yang dalam sajian ini 

meliputi waditra kacapi, suling, dan piul. Namun karena pada sajian 

ini penyaji berperan sebagai vokalis yang diuji, penjelasan aplikasi 

sarana garap ini lebih fokus kepada aspek vokal. 

d. Prabot Garap atau Piranti Garap

Unsur prabot garap atau piranti garap dijelaskan oleh 

Supanggah sebagai berikut; 

Yang dimaksud dengan prabot garap, atau bisa juga disebut 

dengan piranti garap atau tools adalah perangkat lunak atau 

sesuatu yang sifatnya imajiner yang ada dalam benak seniman 

pengrawit, baik itu berwujud gagasan atau sebenarnya sudah 

ada vokabuler garap yang terbentuk oleh tradisi atau 

kebiasaan para pangrawit yang sudah ada sejak kurun waktu 

ratusan tahun atau dalam kurun waktu yang kita tidak bisa 



 

 

28 

mengatakannya secara pasti. Di dalam merealisasikan atau 

menghadirkan gendhing pada ricikannya itulah para 

pangrawit menggunakan prabot garap yang berupa 

perbendaharaan garap (Supanggah, 2007:199). 

 

Prabot/piranti garap karawitan setidaknya dapat dikelompokkan 

menjadi beberapa aspek yang dijelaskan oleh Supanggah sebagai 

berikut:  

1. Teknik 

Teknik adalah hal yang berurusan dengan bagaimana cara 

seseorang atau beberapa pengrawit menimbulkan bunyi atau 

memainkan ricikannya atau melantunkan tembangnya. Jelas 

bahwa sesuai dengan pengelompokkan ricikan gamelan 

secara organologis, ricikan gamelan sebagian besar 

dibunyikan dengan cara ditabuh atau dipukul, baik dengan 

tangan telanjang atau sebagian besar dari mereka dengan 

menggunakan tabuh (alat pemukul), baik dengan satu 

maupun dua tangan. Namun terdapat berbagai teknik 

menabuh atau cara menimbulkan bunyi pada masing-masing 

ricikan yang pemilihan penggunaannya ada yang “diatur” 

menuruti konvensi tradisi, ada yang dibebaskan menurut 

tafsir atau pilihan (selera) dari pengrawit, namun ada pula 

beberapa pengrawit kreatif yang melahirkan teknik-teknik 

baru (Supanggah 2007:200). 

2. Pola  

Pola adalah istilah generic untuk menyebut satuan tabuhan 

ricikan dengan ukuran Panjang tertentu dan yang telah 

memiliki kesan atau karakter tertentu. Pola tabuhan oleh 

kalangan (etno) musikolog sering disebut dengan formula 

atau pattern. Pola dapat berlaku untuk lagu maupun ritme 

(Supanggah 2007: 204). 

3. Irama dan Laya 

Irama telah lebih dikenal oleh masyarakat karawitan jauh 

sebelum laya, mengandung pengertian yang menyangkut dua 

unsur, yaitu ruang dan waktu. Yang terkait dengan ruang 

adalah irama memberi tempat (space) kepada beberapa 

ricikan dan/atau vokal untuk mengisi ruang yang ditentukan 



 

 

29 

oleh atau yang berkaitan dengan dengan irama tertentu 

(Supanggah 2007:2016). 

4. Laras 

Laras jelas sangat penting dan besar andil dan perannya 

dalam memberikan karakter bahkan identitas dari gaya 

musik tertentu. Demikian juga melalui larasan atau tangga 

nada orang cepat mengenal musik dari negara atau 

kebudayaan mana: China, India, Arab, dan sebagainya. 

Sekarang dengan semakin intensnya pergaulan antar bangsa 

dan kreativitas seniman yang luar biasa, tangga nada atau 

larasan bukan lagi menjadi hal yang sangat tabu untuk 

digarap, diubah-ubah, digabung, bahkan diabaikan. Identitas 

musik sekarang juga menjadi lebih bersifat, pribadi atau 

kelompok tertentu (Supanggah 2007:225). 

5. Pathet  

Pathet adalah salah satu prabot garap lainnya yang penting 

dan dipertimbangkan oleh pengrawit dalam menggarap 

gendhing. Pathet adalah salah satu jenis bentuk komposisi 

musikal yang terdapat dalam tradisi karawitan gaya 

Surakarta. Pathet sering juga disebut pathetan yaitu jenis atau 

bentuk komposisi musikal yang menggunakan perangkat 

gamelan yang disebut dengan perangkat yang sama, pathetan 

terdiri dari ricikan-ricikan rebab, gender, gambang, dan 

suling. Kaitannya dengan prabot garap, pathet dianggap 

sebagai salah satu aturan yang mengikat pengrawit pada saat 

mereka menabuh ricikannya atau melantunkan vokalnya. 

Pathet adalah salah satu sistem yang mengatur pengrawit 

bagaimana seyogianya seorang pengrawit menabuh atau 

menembang terutama kaitannya dengan pilihan nada dalam 

membentuk lagu (Supanggah 2007:226-227). 

6. Konvensi 

Keberadaan kesenian klasik-tradisional sehingga mencapai 

bentuk dan karakternya yang mantap memerlukan proses 

dan waktu yang Panjang dengan melalui seleksi dan 

kristalisasi, proses kristalisasi tersebut menumbuhkan 

kesepakatan-kesepakatan atau konvensi kelompok atau 

masyarakat tertentu yang kemudian menjadi aturan, norma, 

atau hukum yang tak tertulis namun sampai kadar tertentu 

dipatuhi bersama oleh masyarakat karawitan. Aturan tersebut 



 

 

30 

di kalangan seniman sering disebut dengan pakem 

(Supanggah 2007:246). 

7. Dinamik  

Garap dinamik cukup ikut berperan dalam membangun 

suasana gendhing. Namun secara tradisi karawitan jawa pada 

dasarnya tidak terlalu peduli dengan urusan dinamik. 

Namun sekarang garap dinaik makin mendapat perhatian 

dari para pengrawit terutama untuk mendukun seni lain 

seperti teater guna membangun suasana atau rasa dramatic 

yang kuat. Garap karawitan menonjolkan dinamik terutama 

ketika gamelan/gendhing digunakan untuk mendukung 

ekspresi seni lain, biasanya dalam adegan perang pada saat 

satu tokoh memukul lawannya atau pada adegan tokoh-tokoh 

gecul (lucu) (Supanggah 2007:247). 

 

Uraian Supanggah mengenai prabot atau piranti garap 

penyaji gunakan sebagai panduan untuk menjelaskan aspek vokal. 

Poin teknik membahas teknik vokal meliputi teknik mengeluarkan 

suara dan teknik ornamentasi, poin pola membahas senggol dan 

struktur musikal, poin irama dan laya membahas bentuk musikal 

sekar irama merdeka dan sekar irama tandak, poin laras membahas 

penggunaan laras karawitan Sunda dalam penyajian, dan poin patet 

membahas mengenai kemungkinan penggunaan konsep patet 

dalam materi penyajian yang dibawakan oleh penyaji.  

e. Penentu Garap 

Unsur penentu garap dijelaskan oleh Supanggah (2007:248) 

sebagai berikut: “Garap karawitan memiliki rambu-rambu yang 



 

 

31 

dapat menentukan fungsi atau guna, untuk apa atau dalam rangka 

apa, suatu gendhing disajikan atau dimainkan”. Menurut 

Supanggah fungsi yang sangat besar peranannya dalam 

menentukan garap karawitan dapat dibedakan menjadi tiga 

kelompok sebagai berikut: 

1. Otoritas  

Pada masyarakat tradisi, garap karawitan pada umumnya 

ditentukan oleh komunitas karawitan, walaupun tidak 

menutup kemungkinan bahwa peran seseorang apakah 

seorang tersebut seorang empu, pengrawit, tokoh, terutama 

raja atau pejabat, dalam komunitas tertentu sangat besar dan 

menentukan. Juga dalang, kelompok karawitan panutan, 

Lembaga penyiaran, produser pementasan, dan rekaman, 

Lembaga Pendidikan formal juga sangat besar pengaruhnya 

dalam menentukan garap. Telah disebut beberapa dalam 

buku ini bahwa pada awalnya kehadiran seni karawitan dan 

juga seni tradisional pada umumnya bukan semata-mata 

untuk tujuan komersial, dengan demikian kehidupannya 

sangat tergantung pada dukungan masyarakat dan Lembaga 

yang menggunakannya, sekaligus memayunginya dan 

mensponsorinya. (Supanggah 2007:249).  

2. Fungsi Sosial 

Fungsi sosial yaitu penyajian suatu gendhing Ketika 

karawitan digunakan untuk melayani berbagai kepentingan 

kemasyarakatan, mulai dari yang sifatnya ritual religious, 

upacara kenegaraan, kemasyarakatan, keluarga maupun 

perorangan. (Supanggah 2007:251). 

3. Fungsi Hubungan atau Layanan Seni 

Selain karawitan tampil dalam konteks upacara, karawitan 

juga sering tampil untuk mendukung dan/atau melayani 

kebutuhan presentasi (bidang atau cabang) kesenian lain 

seperti tari, teater, wayang, dan akhir-akhir ini juga film, puisi 

dan sebagainya, baik dalam konteks upacara maupun konteks 

pertunjukan murni. Inilah penyajian karawitan yang 



 

 

32 

dihubungkan dan/atau layanan kebutuhan presentasi seni 

lain. (Supanggah 2007:255).  

 

Berkaitan dengan uraian Supanggah di atas, garapan ini pada 

dasarnya mengaplikasikan fungsi otoritas karena penyajian seni ini 

disajikan sesuai dengan maksud dan tujuan penyaji, yaitu dalam 

rangka ujian akhir. Selain itu, garap ini juga memiliki fungsi sosial, 

yaitu ditujukan untuk membangun kesadaran masyarakat 

khususnya masyarakat dan seniman tembang sunda cianjuran bahwa 

tembang sunda cianjuran sebagai seni, mengalami perubahan.  

f. Pertimbangan Garap  

Mengenai pertimbangan garap, Supanggah (2007:289) 

menjelaskan; 

Hal yang tak kalah penting perannya dalam mempengaruhi 

para pengrawit dalam melakukan garap saya sebut dengan 

pertimbangan garap. Perbedaannya dengan penentu garap 

adalah pada bobotnya. Penentu garap lebih mengikat para 

pengrawit dalam menafsirkan gendhing maupun memilih 

garap, sedangkan pertimbangan garap lebih bersifat 

accidental dan fakultatif. Kadang-kadang bisa sangat 

mendadak dan pilihannya pun manasuka. 

 

Di samping hal-hal yang sifatnya teknis lebih lanjut 

Supanggah menjelaskan, terdapat juga hal yang lebih bersifat non-

teknis namun cukup berperan dalam mempengaruhi garap, antara 

lain:  

 



 

 

33 

1. Internal 

Internal yaitu kondisi fisik dan/atau kejiwaan pengrawit pada 

saat melakukan garap, menabuh ricikan gamelan atau 

melantunkan tembang. Yang lebih mempengaruhi pengrawit 

dalam melakukan garap adalah situasi kejiwaan mereka. 

Sedih, gembira, bersemangat, stress, dan sebagainya. Tidak 

menutup kemungkinan bahwa situasi dan/atau kondisi 

kejiwaan pengrawit juga dipacu oleh unsur eksternal. 

2. Eksternal 

Seperti kita ketahui bersama bahwa penyajian karawitan atau 

kesenian pada umumnya adalah sangat dekat dengan 

penonton. Pergelaran kesenian membutuhkan audiens. 

Sambutan, keakraban, kehangatan penonton, kondisi tempat 

berikut kelengkapan sarana prasarana pementasan, 

keagungan resepsi, pangrengkuh (treatment, sikap dan/atau 

cara penerimaan penyelenggara hajatan) merupakan hal-hal 

yang penting dan berpengaruh terhadap pengrawit dalam 

melakukan garap.  

3. Tujuan 

Maksud dan/atau tujuan disusun atau disajikannya karya seni 

(gendhing) semuanya terkait dengan konteks ruang, waktu, 

dan kepentingan tertentu. Tujuan bisa tumpeng tindih 

(overlapping) dengan fungsi, baik fungsi sosial maupun 

fungsi musikal dalam hubungannya dengan presentasi seni 

lainnya. Fungsi dipacu oleh situasi dan kondisi di luar diri 

pengrawit. Fungsi dan tujuan, kedua-duanya bisa dilatar 

belakangi oleh berbagai hal yang juga bisa sama, seperti: 

komersial, pengabdian, persembahan, politik, sosial hiburan 

maupun tujuan ideal sebagai seniman yang ingin 

mengekspresikan diri atau isi hatinya kepada audiens sebagai 

bentuk kritik maupun pernyataan sikap (statement atau 

massage).  

 

Uraian Supanggah mengenai pertimbangan garap penyaji 

gunakan sebagai panduan untuk menjelaskan aspek teknis 

maupun non teknis di antaranya; penyesuaian penyajian karya seni 



 

 

34 

terhadap durasi pertunjukan yang berpengaruh kepada 

pemotongan maupun penambahan rambahan penyajian lagu dan 

juga penyesuaian penempatan lagu sesuai kebutuhan konsep 

dalam karya seni ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




