BAB I

PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang Penyajian

Kebudayaan bersifat dinamis, senantiasa mengalami perubahan
sesuai dengan kebutuhan dan tantangan yang dihadapi manusia sebagai
pelaku budaya. Hal tersebut sebagaimana yang diungkapkan oleh Sutrisno
dan Putranto (2013:7); “Seturut konteks zaman yang berubah, orang-orang
dengan alam pikir dan rasa, karsa dan cipta, kebutuhan dan tantangan yang
mengalami perubahan, serta budaya pun ikut berubah”. Sifat dinamis
kebudayaan telah lama dijelaskan pula oleh Koentjaranigrat (1985: 227-261)
sebagai pergeseran, pengurangan, penambahan, dan perkembangan
unsur-unsur dalam suatu kebudayaan yang terjadi sekurang kurangnya
melalui proses invention (penemuan baru), discovery (penemuan kembali),
dan difusi (penyebaran) unsur kebudayaan. Dengan demikian berdasarkan
penjelasan tersebut, dinamika yang terjadi dalam kebudayaan beserta
dengan unsur-unsurnya dapat disebut juga sebagai perkembangan

kebudayaan.



Seni sebagai salah satu unsur kebudayaan juga mengalami
perkembangan. Hal tersebut juga yang terjadi pada salah satu seni suara
dalam karawitan Sunda, yakni tembang sunda cianjuran'. Jika Kkita
mengamati aspek tekstual tembang sunda cianjuran, pada awal
penciptaannya hanya memiliki satu kelompok lagu yang disebut sebagai
tembang pajajaran®, atau sekarang kita kenal dengan istilah wanda®
papantunan. Seiring berjalannya waktu, kemudian munculah kelompok
lagu lain, seperti wanda jejemplangan, dedegungan, rarancagan, kakawén, dan
panambih.

Tembang sunda cianjuran juga mengalami perkembangan dalam aspek

penggunaaan waditra pengiringnya. Pada awalnya penyajian tembang sunda

1 Tembang sunda cianjuran adalah seni berbentuk perpaduan antara vokal dengan
instrumental. Perpaduan yang harmonis antara seni suara Sunda dengan seni musik
Sunda (Sukanda, dkk, 2016: 27).

2 Tembang pajajaran merupakan kumpulan lagu-lagu pokok atau disebut juga mamaos yang
menceritakan tentang kerajaan Pajajaran. Isi lagu-lagunya mengisahkan tentang
kepahlawanan raja-raja atau para putra mahkota kerajaan Pajajaran (Sukanda, dkk, 2016:
72).

3 Wanda dalam bahasa Sunda memiliki arti rupa beungeut atau perangai. Wiratmadja (1996:
33) menjelaskan bahwa, unsur dasar yang dijadikan bahan olahan yang kemudian menjadi
wajah baru yang disebut keureutan. Wujud keureutan dapat disamakan dengan bentuk raut
muka. Dengan keterangan sederhana tersebut, sedikitnya ada gambaran tentang maksud
keureutan papantunan, keureutan dedegungan, keureutan rarancagan, dan keureutan kakawén
dalam cianjuran (Sukanda, dkk, 2016:71).



cianjuran hanya menggunakan waditra kacapi* (kacapi parahu/ kacapi gelung®)
dan pada sekitar akhir abad ke-19 terjadi penambahan suling sebagai
waditra pengiring®, serta pada tahun 1950-an terdapat penambahan waditra
kacapi rincik sebagai pengiring lagu-lagu panambih.” Selain itu, pada tahun-
tahun selanjutnya terdapat juga penambahan kacapi kenit sebagai waditra
pengiring lagu-lagu panambih pada tembang sunda cianjuran. Mengenai
penambahan kacapi kenit sebagai waditra pengiring tembang sunda cianjuran
Mustika Iman Zakaria S dalam diskusi bersama penyaji pada 1 Juni 2025,
menyebutkan bahwa:

“Belum ada sumber yang pasti mengenai sejak kapan msuknya kacapi
kenit dalam ensambel tembang sunda cianjuran. Namun berdasarkan

¢ Digunakannya waditra kacapi diduga bersamaan dengan proses penciptaan lagu-lagu
Cianjuran oleh R.A.A Kusumaningrat yang lebih dikenal dengan panggilan Dalem
Pancaniti. Hal tersebut sebagaimana yang dungkapkan oleh Zanten (1989: 95) dalam
Sukanda (1996: 6); Selain menciptakan kesenian baru, Cianjuran dan Degung, Dalem
Pancanitipun mengembangkan kacapi yang dinamai Nyi Pohaci Guling Putih.

5 Terdapat beberapa penamaan bagi kacapi yang lazim digunakan untuk iringan Tembang
Sunda Cianjuran dan/atau Pantun. Dilihat dari fungsinya kacapi dalam tembang sunda
cianjuran disebut dengan nama kacapi indung, sedang dilihat dari bentuk fisiknya disebut
dengan nama kacapi parahu atau kacapi gelung (Sukanda, 1996: 7).

¢ Penggunaan suling dalam tembang sunda menurut Van Zanten (1989: 103) telah
digunakan sejak akhir abad ke-19: “In tembang Sunda the six-fingerhole flute was already used
at the end of the 19th century”.

7 Radio Republik Indonesia (RRI) Bandung berkontribusi besar dalam menyebarluaskan
tembang sunda cianjuran ke Priangan beserta perkembangan yang terjadi di dalamnya,
termasuk kehadiran kacapi rincik yang baru diintegrasikan pada tahun 1950. Kacapi rincik
pertama kali hadir untuk dimainkan pada lagu-lagu panambih yang pada saat itu masih
berbentuk melodi seperti cimplung dan banjaran. Pada saat itu tabuhan kacapi rincik hanya
sekedar ngemprangan seperti tabuhan rincik pada gamelan. Hal tersebut, diperkirakan oleh
Suparman murid Mang Uking berkaitan dengan pemberian kacapi rincik yang sesuai
dengan fungsi menabuhnya yaitu, mengadaptasi tabuhan rincik pada gamelan sehingga
disebut kacapi rincik (Nugraha, 2017: 72).



informasi yang didapat pada saat saya belajar kacapi indung kepada
Rahmat Rupiandi yang pada waktu itu didampingi juga oleh Pak
Gardea sebagai sesepuh grup, kacapi kenit hadir pada saat peristiwa
latihan kacapi Indung di mana pada saat itu seorang yang sedang
belajar mengalami kendala dalam hal tempo iringan lagu panambih.
Untuk mengatasi kendala itu, tempo dipandu oleh kacapi rincik
dengan pola tabuh mirip waditra bonang pada gamelan salendro.
Seiring berjalannya waktu, tabuhan pada kacapi rincik tersebut dikenal
dengan tabuhan kacapi kenit. Penggunaan kacapi kenit dalam tembang
sunda cianjuran diperkirakan semakin populer semenjak digunakan
oleh Lingkung Seni Tunjung Balebat pada Album Kacapi Suling
Instrumental Jalan Satapak yang diproduksi oleh Gita Record pada
tahun 1997”.

Perkembangan dalam aspek penggunaan waditra pada tembang sunda
cianjuran, ditandai juga dengan ditambahkannya biola atau lebih dikenal
dengan istilah sebutan piul. Mengenai hal tersebut, Yus Wiradiredja dalam
diskusi dengan penyaji pada 4 Juni 2025 menyebutkan bahwa:

“Secara empiris saya menyaksikan sejak kecil, piul sudah digunakan

dalam tembang sunda cianjuran. Penafsiran saya, piul masuk ke dalam

musik Sunda sudah sejak lama yakni, sejak jaman kolonialisme
bangsa Portugis abad-15 piul sudah ada di Indonesia. Dalam tembang
sunda cianjuran, piul masuk pada tahun 1920-an bersama dengan
eksisnya musik keroncong, terutama dikalangan elit. Jadi, diduga

kuat piul masuk ke dalam tembang sunda cianjuran sekitar awal 1920-

an. Hal tersebut juga diperkuat oleh kemunculan penyajian tembang

sunda cianjuran stek orkes pada tahun tersebut”.

Selain piul, ditambahkan juga waditra rebab dalam tembang sunda
cianjuran. Mengenai hal tersebut, Ghaliyah (2016: 1-2) menyebutkan bahwa

masuknya rebab ke dalam tembang sunda cianjuran diperkirakan pada sekitar

tahun 1969, yaitu ketika lagu-lagu berlaras salendro pertama kali digunakan



sebagai materi lomba pada Pasanggiri Tembang Sunda Cianjuran yang
diadakan oleh Daya Mahasiswa Sunda (DAMAS).

Berdasarkan =~ pengamatan  terhadap  fakta-fakta  tersebut
perkembangan dalam aspek penggunaan waditra pengiring pada tembang
sunda cianjuran, kebanyakan terjadi dalam konteks melengkapi iringan
yang diperuntukan bagi lagu-lagu wanda panambih. Dalam periode tersebut,
selain terjadi perkembangan dalam aspek jumlah dan estetika memainkan
waditra, juga terjadi perubahan dalam aspek estetika vokal. Dalam konteks
tersebut selain terdapat penambahan waditra kacapi rincik, kacapi kenit, dan
rebab atau piul, pola iringan kacapi indung yang semula hanya menggunakan
pola iringan pasieupan dan kemprangan bertambah menjadi mengguakan
pola iringan dikait dan digumek, serta yang semula penyanyi hanya
menyajikan lagu-lagu yang termasuk ke dalam bentuk sekar irama merdika
bertambah menjadi menyajikan lagu-lagu yang termasuk ke dalam bentuk
sekar irama tandak.

Tidak hanya itu, tembang sunda cianjuran juga mengalami
perkembangan dalam aspek kontekstual yang mulanya terbatas hanya

boleh disajikan di lingkungan pendopo sebagai kalangenan para ménak,



sekarang boleh disajikan di berbagai kalangan sebagai seni pertunjukan®.
Hal tersebut semakin menegaskan bahwa seni sebagai salah satu unsur
kebudayaan tidak lepas dari sifat dinamis atau berkembang.

Jika berbicara tentang perkembangan dalam tembang sunda cianjuran,
tidak lengkap rasanya apabila berhenti sampai pembahasan pada periode
wanda panambih pada tahun 1920-an’ dan periode perkembangan aspek
kontekstual. Setelah perkembangan tersebut, pada tahun 2003 sampai 2009
terdapat upaya-upaya kreatif lain dari para seniman yang menggunakan
karakteristik estetika tembang sunda cianjuran sebagai medianya, yang
tentunya juga mempengaruhi tatanan estetika tembang sunda cianjuran.

Pada tahun 2003 seorang pencipta lagu bernama Nano Suratno
(Nano S.) membuat karya seni yang dikenal dengan sebutan katem, sebutan

tersebut diambil dari kata “kawih” dan “tembang”. Menurut hasil

8 Seni mamaos sebelum menyebar keluar daerah Cianjur disajikan di dalam ruang
pendopo. Penyajian seni mamaos di dalam pendopo sifatnya lebih ekslusif disajikan untuk
kalangan menak saja. Konteks dalam ruang pendopo semata-mata berfungsi untuk
kalangenan yakni, sebagai media hiburan menak Cianjur. Perkembangan selanjutnya,
disajikan di atas panggung. Dengan demikian berubah menjadi seni pertunjukan
(Sukanda dalam Wiradiredja 2012:67).

° Sampai Ece Majid meninggal pada tahun 1928, lagu-lagu cianjuran dapat dikelompokkan
atas: Papantunan dan Jejemplangan khusus hanya laras pelog, Dedegungan khusus laras pelog,
Rarancagan dalam semua laras (Pelog, Sorog, Salendro), Kakawen dalam semua laras (Pelog,
Sorog, Salendro), ekstra atau panambih; kacapi suling instrumental (Sukanda, dkk, 2007: 131-
134).



wawancara dengan Yusdiana salah satu pemain kacapi yang terlibat dalam
pembuatan karya seni katern, mengatakan bahwa:

Katem tercipta ketika Nano S. berupaya menciptakan lagu-lagu
tembang sunda cianjuran, namun beliau merasa hasilnya masih kental
dengan warna vokal dan iringan kawih wanda anyar. Oleh karena itu,
kemudian beliau meminta bantuan Neneng Dinar!® untuk memberi
sentuhan ornamentasi vokal dan senggol yang biasa digunakan dalam
tembang sunda cianjuran dan meminta bantuan kepada saya (Yusdiana)
untuk membuat aransemen kacapinya, dengan memadukan pola
iringan kacapi kawih dan kacapi tembang sunda cianjuran (wawancara, 21
Januari 2025).

Masih dalam pembahasan seni katem, menurut pendapat Elis Rosliani'!;

Setiap kreator memiliki ciri khas yang berbeda dalam menciptakan
karyanya, jadi katem memiliki ornamen vokal khas Pak Nano.
Kemudian dalam penamaan karya pun Pak Nano tidak berani
menciptakan nama yang mengandung kebaruan diduga untuk
menjauhi pro dan kontra, sehingga dinamakan katern singkatan dari
kawih dan tembang. Faktanya memang katem tidak mengandung
kebaruan hanya menggabungkan dua genre vokal, yaitu vokal kawih
dan tembang sunda cianjuran (wawancara 22 Januari 2025).

Berdasarkan kedua pendapat tersebut, penyaji menyimpulkan bahwa
katem merupakan karya seni yang mengandung estetika kawih dan tembang

sunda cianjuran. Hal tersebut dapat dilihat pada aspek vokal yang masih

10 Neneng Dinar merupakan seorang penembang yang meraih juara 1 Pasanggiri (PTSC)
DAMAS selama dua kali berturut-turut di tahun 1990 dan 1993. Beliau dikenal melalui
beberapa album kaset. Prestasinya di luar negeri; memperkenalkan fembang bandungan
dalam konser Melody of Dialogue Among Civiliazation di Gedung Unesco Paris, Perancis
tahun 2006.

11 Elis Rosliani merupakan juara 1 PTSC DAMAS KE- XVI tahun 2001, saat ini berprofesi
sebagai seorang guru vokal tembang sunda cianjuran di Jurusan Karawitan, SMKN 10
Bandung.



menggunakan dongkari-dongkari vokal tembang sunda cianjuran, iringan
tabuhan kacapi indung pada karya katem masih menggunakan pola iringan
pasieupan dan kemprangan untuk bentuk lagu yang termauk ke dalam sekar
irama merdika dan menggunakan pola iringan digumek dan dikait, serta
pola iringan yang mengadaptasi pola iringan diranggeum untuk lagu yang
termasuk ke dalam sekar irama tandak. Berdasarkan pengamatan pada
aspek musikal tersebut karya seni katem dapat dijadikan salah satu
alternatif penyajian tembang sunda cianjuran.

Adapun lagu-lagu katem terdiri dari enam buah lagu, dinyanyikan
oleh Neneng Dinar dan Heri Suheryanto, yaitu; Dalem Kaum, Cipanon
Sarakan, Reumis Citangis (Laras Sorog/Madenda), Mandala Asih, Sumerah, dan
Reumis Citangis (Laras Pelog) di mana sanggian?> dan rumpaka®-nya
diciptakan sendiri oleh Nano S. serta lagu Dalem Kaum disanggi oleh Nano
S. dan rumpaka oleh Dedy Windyagiri.

Pada tahun 2006 seorang tokoh pencipta lagu bernama Ubun

Kubarsah* membuat karya seni yang dinamakan tembang bandungan.

12 Sanggian adalah istilah bagi pencipta melodi lagu dalam karawitan Sunda.

13 Rumpaka adalah istilah sebutan bagi lirik lagu dalam karawitan Sunda.

14 Kubarsah, Ubun. Menggagas Tembang Bandungan (2005).
https://dasentra.blogspot..com/2011/06/menggagas-tembang-bandungan.html.



https://dasentra.blogspot..com/2011/06/menggagas-tembang-bandungan.html

Tembang bandungan merupakan karya hasil modifikasi tembang sunda
cianjuran sebagai upaya untuk memperluas khazanah kesenian tradisional
tembang sunda cianjuran. Mengenai pembubuhan nama “bandungan”
diambil dari bahasa Sunda yaitu “bandungan” yang artinya “perhatikan”
atau dapat juga diartikan sebagai tembang yang menuntut perhatian. Kata
“bandungan” juga memiliki arti lain yaitu latar belakang kehidupan dan
kondisi tatar Bandung sebagai kota monumental yang melahirkan
perwujudan karya tembang bandungan.

Dalam deskripsinya Ubun Kubarsah juga menjelaskan mengenai ciri
khas dari tembang bandungan:

Tembang bandungan terdiri dari dua wangunan (bentuk) yang disebut
wangunan mamaras dalam tembang sunda cianjuran disebut mamaos
yang sudah dipasangkan dengan wangunan panganteb dalam tembang
sunda cianjuran disebut panambih. Namun dalam tembang bandungan
tidak mengenal wanda (jenis) lagu seperti tembang sunda cianjuran.
Perbedaan penggunaan ornamentasi vokalpun dalam tembang
bandungan lebih sederhana, ornamentasi digunakan hanya untuk
menajamkan rasa tembang sunda cianjuran saja. Ciri khas tembang
bandungan yang lainnya adalah terdapat struktur lagu dan kontur
melodi baru seperti adanya pengaruh musikal di luar tembang sunda
cianjuran, diantaranya; unsur vokal seriosa dan kawih belukan.

Lebih lanjut Ubun Kubarsah menjelaskan mengenai waditra dan

komposisi musikal yang terdapat di dalam tembang bandungan:

Waditra atau alat musik pengiring yang digunakan sama seperti yang
digunakan dalam tembang sunda cianjuran, namun adanya
penambahan alat musik yaitu, kacapi mayung. Dalam komposisi
musikal pengiringnya di samping pola iringan kacapi yang biasa



10

digunakan dalam tembang sunda cianjuran, terdapat penciptaan pola
iringan baru dan gelenyu-gelenyu khas tembang bandungan

Dengan demikian dapat disimpulkan, walaupun terdapat pembaruan
unsur vokal dan musikal yang diambil dari luar vokal tembang sunda
cianjuran namun, tembang bandungan masih memiliki karakteristik estetika
tembang sunda cianjuran. Dimana di dalamnya masih menggunakan teknik
penyuaraan, ornamentasi, dongkari, struktur musikal pola iringan tembang
sunda cianjuran. Maka dari itu, tembang bandungan dapat dijadikan salah
satu alternatif penyajian tembang sunda cianjuran.

Adapun lagu-lagu tembang bandungan dinyanyikan oleh Neneng
Dinar dan Ujang Supriatna terdiri dari delapan buah pasang lagu yaitu;
Citangis Aceh (mamaras) dengan Tawekal (panganteb), Cikapundung (mamaras)
dengan Jajantung Bandung (panganteb), Citraresmi Putrisunda (mamaras dan
panganteb), Parahyangan Kiwari (panganteb) dengan Hanjakal (mamaras),
Musibat Bandung (mamaras) dengan Sunda Jaya (panganteb), Sakaratol Maut
(mamaras dan panganteb), Tanceb Kayon (mamaras dan panganteb), dan
Nyawang Bandung (mamaras dan panganteb). Di mana sanggian’>-nya
diciptakan sendiri oleh Ubun Kubarsah dan rumpaka®-nya diciptakan oleh

Eddy D. Iskandar, Zahir Zachri, dan Ganjar Kurnia.

15 Sanggian adalah istilah bagi pencipta melodi lagu dalam karawitan Sunda.
16 Rumpaka adalah istilah sebutan bagi lirik lagu dalam karawitan Sunda.



11

Pada tahun 2009 lahir karya seni yang dinamakan sekar anyar yang
diciptakan oleh Ubun Kubarsah, Yus Wiradiredja, Euis Komariah, Ganjar
Kurnia, Zahir Zachri, Yayat Hendrayana, dan Dian Hendrayana. Karya
tersebut dilatarbelakangi oleh kekhawatiran menurunnya eksistensi
tembang sunda cianjuran di kalangan generasi muda. Sekar anyar memiliki
konsep pendekatan milenial, dimana konstruksi musikal sekar anyar dibuat
dan dirancang supaya mudah dipelajari oleh generasi muda, karena
generasi muda cenderung memiliki sifat ingin serba instan. (Kubarsah
dalam Dzikriawan, dkk, 2021: 174).

Waditra pengiring sekar anyar masih sama dengan tembang sunda
cianjuran, yaitu menggunakan kacapi parahu, kacapi rincik, suling, atau rebab.
Struktur penyajiannya pun masih sama dengan tembang sunda cianjuran
yaitu disajikan lagu pokok (mamaos) terlebih dahulu dan dilanjutkan
kepada lagu extra (panambih). Namun mamaos dan panambih dalam sekar
anyar sudah dirancang memiliki kesamaan tema dan tidak dapat
dipisahkan satu dengan yang lainnya. Bentuk rumpaka dalam sekar anyar
adalah sajak bebas yang ditulis oleh para sastrawan di Jawa Barat.

Ciri khas yang paling mencolok dalam sekar anyar adalah pada aspek
vokal dalam penggunaan teknik dongkari dan ornamentasi, jika

dibandingkan dengan teknik dongkari dan ornamentasi pada tembang sunda



12

cianjuran sangat kompleks, namun pada sekar anyar dongkari dan
ornamentasi yang digunakan sangat minim dan didominasi oleh teknik
leotan. Dengan demikian berdasarkan wuraian tersebut, penyaji
menyimpulkan bahwa sekar anyar merupakan karya seni yang masih
mengandung karakteristik estetika tembang sunda cianjuran, dan dapat
dijadikan salah satu alternatif penyajian tembang sunda cianjuran.
Lagu-lagu sekar anyar telah diproduksi sebanyak dua album. Album
pertama diproduksi pada tahun 2009 yang terdiri dari sembilan buah lagu
mamaos dan sembilan buah lagu panambih yaitu, Kalindih-llang, Wegah-
Sajeroning Sindang, Silih Asih-Nganteng, Amanah-Mustika Katulistiwa, Bentang
kuring-Ukur Cimata, Srikandi Kiwari-Mayang Sunda, Munara Sirna-Gupay
Samoja, Nyawang Tangtungan-Sangkuring, dan Sagara-Katresna, di mana
sanggiannya diciptakan oleh Ubun Kubarsah, Euis Komariah, Yus
Wiradiredja dan rumpaka-nya diciptakan oleh Ganjar Kurnia, Yayat
Hendrayana, Zahir Zachri, Eddy D. Iskandar, Etty R.S, dan Dian
Hendrayana. Kemudian album kedua diproduksi pada tahun 2012 yang
terdiri dari lima buah lagu mamaos dan lima buah lagu panambih yaitu,
Panasaran-Lungkawing, Regas-Kageuri Dongkari, Lara Kangen-Kula Kelingan,

Suwung-Nyungsi, dan Melang-Bentang Ipukan, di mana sanggian-nya



13

diciptakan oleh Ubun Kubarsah dan rumpaka-nya diciptakan oleh Ganjar
Kurnia dan Dian Hendrayana.

Ketiga karya seni di atas tersebut, terutama sekar anyar dan tembang
bandungan hingga saat ini masih menuai perbedaan pendapat dari kalangan
seniman karawitan Sunda khususnya seniman tembang sunda cianjuran.
Perbedaan pendapat tersebut disebabkan oleh permasalahan estetika yang
dianggap terlalu keluar dari ranah estetika tembang sunda cianjuran,
terutama bagi lagu-lagu tembang bandungan dan sekar anyar yang diciptakan
oleh Ubun Kubarsah. Banyak dari masyarakat dan seniman tembang sunda
cianjuran meminta untuk tidak melibatkan nama tembang sunda cianjuran
terhadap kreativitas yang mereka anggap terlalu keluar dari pakem atau
aturan dalam tembang sunda cianjuran.

Namun, seiring berjalannya waktu, fakta di lapangan menunjukan
bahwa lagu-lagu tembang bandungan dan sekar anyar sudah mulai diterima,
dan dinikmati oleh masyarakat. Bahkan lagu-lagu sekar anyar saat ini
seringkali dijadikan bahan materi ujian akhir minat utama penyajian di
institusi pendidikan tinggi seni dalam ujian Tugas Akhir di Jurusan
Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI Bandung dan Sekolah

Menengah Kejuruan Negeri (SMKN) 10 Bandung, Jurusan Seni Karawitan.



14

Hasil kreativitas para kreator yang telah diuraikan di atas, menurut
penyaji merupakan bagian dari perjalanan kehidupan seni tembang sunda
cianjuran yang melahirkan ide dan konsep baru yang bertujuan untuk
menjaga eksistensi tembang sunda cianjuran di masyarakat. Meskipun setiap
kemunculan karya tersebut tidak langsung dapat diterima dengan baik dan
sampai saat ini Sebagian masyarakat seni tembang sunda cianjuran dan
kalangan seniman sunda lainnya enggan menyebutnya sebagai bagian dari
tembang sunda cianjuran, tetapi penyaji sebagai salah satu insan akademisi
seni sudah sepatutnya merespon perubahan yang bernilai positif tersebut
dengan sikap terbuka.

Sikap tersebut direlisasikan dalam bentuk mempelajari karya-karya
seni tersebut, dengan tujuan untuk menambah pengetahuan dan
keterampilan dalam seni suara (vokal), serta untuk membangun kesadaran
bersama bahwa tembang sunda cianjuran sebagai seni, pada dasarnya tidak
lepas dari perubahan seiring dengan konteks zamannya. Hal serupa
tentunya harus dilakukan juga oleh ISBI Bandung sebagai salah satu
institusi pendidikan tinggi seni dalam menjalankan salah satu visinya yakni
konservasi dan pengembangan budaya.

Sikap tersebut penyaji lanjutkan melalui ujian Tugas Akhir minat

utama penyajian di Jurusan Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, ISBI



15

Bandung dengan menyajikan sampel karya-karya yang telah diuraikan di
atas. Untuk memperkuat bahwa katem, tembang bandungan, dan sekar anyar
masih memiliki benang merah estetika tembang sunda cianjuran, penyaji
menyajikan pula beberapa materi lagu tembang sunda cianjuran sebagai
bahan perbandingan.

Ujian Tugas Akhir dengan materi penyajian tersebut, dapat dijadikan
tolok ukur bagi penyaji dalam mencapai keterampilan olah vokal dari
berbagai alternatif materi penyajian. Berangkat dari pendapat Elis Rosliani
(wawancara 22 Januari 2025) mengatakan bahwa: Hal utama menjadi
vokalis lagu di karawitan Sunda (kawih wanda anyar, kepesindenan, dan
tembang sunda cianjuran) kita harus mampu menyanyikan beberapa genre
tersebut dan berhasil memberikan ciri perbedaannya. Sebelum melangkah
jauh dengan merambah kepada genre vokal karawitan Sunda yang lain,
paling tidak penyaji mencobanya dalam genre tembang sunda cianjuran yang
juga memiliki beragam alternatif materi penyajian dengan ciri khas estetika
masing-masing.

Ujian tugas akhir ini diberi judul “Cianjuran Ti Bihari Ka Kiwari”. Kata
“Cianjuran” dalam judul memiliki pengertian yaitu, jenis kesenian Sunda
yang berasal dari Kabupaten Cianjur yang disebut Cianjuran atau Tembang

Sunda Cianjuran, kata “Ti” memiliki arti “kecap panuduh tempat atau waktu nu



16

ditinggalkeun” dalam bahasa Sunda (Satjadibrata, 2008: 393) atau kata yang
menunjukan tempat atau waktu lampau dalam bahasa Indonesia. Kata
“Bihari” memiliki arti “baheula” dalam bahasa Sunda (Satjadibrata, 2008: 72)
atau “dahulu” dalam bahasa indonesia, kata “Ka” memiliki arti “robahan
tina kaka;, gala-gala atau gagala; “panuduh tempat” dalam bahasa Sunda
(Satjadibrata, 2008: 178) atau penunjuk waktu dan tempat dalam bahasa
Indonesia, dan kata “Kiwari” memiliki arti “ayeuna” dalam bahasa sunda
(Satjadibrata, 2008: 202) atau “saat ini” dalam bahasa Indonesia.

Dengan demikian rangkaian kata dalam judul tersebut dimaknai
sebagai penyajian tembang sunda cianjuran dengan lagu-lagu ciptaan
periode klasik dan perkembangan. Lagu-lagu ciptaan klasik ditekankan
pada lagu-lagu cianjuran yang termasuk ke dalam wanda papantunan,
jejemplangan, dedegungan, rarancagan, kakawén, dan panambih, sedangkan
lagu-lagu perkembangan ditekankan pada lagu-lagu katem, tembang
bandungan, dan sekar anyar sebagai embrio wanda baru dalam tembang sunda

cianjuran.



17

1.2. Rumusan Gagasan

Berdasarkan uraian dalam latar belakang, penyaji menyajikan vokal
dalam tembang sunda cianjuran, dengan materi penyajian berupa lagu
ciptaan periode klasik dan perkembangan. Untuk mewujudkan penyajian
tersebut, materi lagu disusun berdasarkan kebutuhan sampel materi yang
dianggap dapat mewakili setiap periode penciptaan dan uji kompetensi
vokal dalam membentuk karakteristik genre dan laras. Dengan demikian,
rumusan dari karya seni ini adalah sebagai berikut:

a. Penyajian tembang sunda cianjuran diwakili oleh materi lagu mamaos
wanda dedegungan dalam laras pelog dan wanda rarancagan dalam
laras salendro, serta wanda panambih dalam laras pelog dan salendro,

b. Penyajian katem diwakili oleh materi lagu dalam laras sorog,

c. Penyajian tembang bandungan diwakili oleh materi lagu mamaras
dan panganteb dalam laras sorog,

d. Penyajian sekar anyar diwakili oleh lagu mamaos dan panambih
dalam laras mandalung,

e. Setiap materi sajian vokal disajikan sesuai dengan estetika yang
terdapat dalam masing-masing lagu, sehingga dapat diketahui

perbedaan dari masing-masing lagu dan sejauh mana perbedaan



18

karakteristik estetika lagu katem, tembang bandungan, dan sekar anyar
dengan lagu tembang sunda cianjuran,

f. Waditra yang digunakan adalah waditra yang biasa digunakan
dalam penyajian tembang sunda cianjuran, dengan menambahkan

kacapi mayung dalam sajian materi tembang bandungan.

1.3. Tujuan dan Manfaat
1.3.1. Tujuan
a. Untuk menambah keterampilan dan pengetahuan penyaji dalam
bidang seni suara khususnya dalam tembang sunda cianjuran,
b. Untuk merealisasikan sikap keterbukaan penyaji atas
perkembangan yang terjadi dalam tembang sunda cianjuran,
c. Untuk membangun kesadaran bersama bahwa tembang sunda
cianjuran sebagai seni senantiasa mengalami perkembangan.
1.3.2. Manfaat
a. Bertambahnya keterampilan dan pengetahuan penyaji dalam

bidang seni suara khususnya dalam tembang sunda cianjuran,



19

b. Sebagai stimulus bagi penyaji dan seniman pada umumnya
untuk lebih terbuka dalam menerima perubahan yang terjadi
dalam kesenian,

c. Masyarakat secara umum dan penyaji khususnya memiliki
kesadaran atas realita bahwa tembang sunda cianjuran sebagai

seni mengalami perkembangan.

1.4. Sumber Penyajian
1.4.1.Narasumber
Narasumber dalam penyajian karya ini merupakan para tokoh
atau maestro dalam seni tembang sunda cianjuran. Mereka adalah para
penembang senior yang telah meraih kejuaraan vokal dalam
Pasangqiri Tembang Sunda Cianjuran (PTSC) diselenggarakan oleh
Daya Mahasiswa Sunda (DAMAS) yang merupakan supremasi
kejuaraan tertinggi dalam dunia vokal tembang sunda cianjuran.
Adapun narasumber tersebut adalah sebagai berikut:
a. Neneng Dinar
Beliau adalah tokoh penembang yang terlibat sebagai vokalis

dalam album katem dan tembang bandungan. Dari beliau, penyaji



20

mendapatkan wawasan serta keterampilan teknik-teknik
penyuaraan, dan ornamentasi dari vokal katem dan tembang
bandungan yang memiliki ciri khas yang berbeda dengan vokal
tembang sunda cianjuran.
b. Rosyanti
Beliau adalah tokoh penembang senior yang meraih
kejuaraan dalam PTSC DAMAS tahun 2009 kategori Sekar Lawas
(lagu-lagu tembang sunda cianjuran) dan kategori Sekar Anyar. Dari
beliau, penyaji mendapatkan wawasan keterampilan yang bersifat
praktik yaitu, mendapatkan teknik penyuaraan, ornamentasi, dan
teknik dongkari khas yang hanya dimiliki dalam lagu-lagu sekar
anyar ciptaan Ubun Kubarsah.
1.4.2. Sumber Audio Visual
Selain melakukan penyadapan wawasan dan keterampilan
secara langsung kepada tokoh atau maestro, penyaji juga mengamati
dokumentasi audio-visual yang terkait dengan materi penyajian
dalam karya seni penyaji melalui sosial media dan dokumentasi milik
pribadi. Berikut di bawah ini adalah sumber audio visual yang

diamati oleh penyaji:



21

a. Video berjudul ”“Neneng Dinar-Dalem Kauml!|Tembang”
diupload 13 Maret 2022 dalam kanal Youtube Hate Sunda.
Dalam video tersebut terdapat lagu-lagu katem yang
dinyanyikan oleh Neneng Dinar dan Heri Suheryanto.
Namun untuk kepentingan penyajian karya seni ini, penyaji
lebih fokus mengamati lagu Cipanon Sarakan (menit 07.09
sampai dengan 17.46). Melalui video tersebut, penyaji
mendapatkan gambaran penyajian lagu Cipanon Sarakan yang
merupakan salah satu materi penyajian dalam karya seni ini.

b. Audio mp3 Tembang bandungan dari Pro 4 RRI Bandung.

Dalam audio tersebut penyaji mengamati tembang
bandungan berjudul Citraresmi PutriSunda yang dinyanyikan
oleh Neneng Dinar. Melalui audio tersebut penyaji
mendapatkan gambaran penyajian dari lagu tersebut.

c. Video berjudul “Tembang Sunda: Lungkawing-Rosyanti”
diupload 8 Juli 2022 dalam kanal Youtube Waditra Sunda
Channel.

Dalam video tersebut terdapat lagu sekar anyar berjudul

Panasaran-Lungkawing yang dinyanyikan oleh Rosyanti. Dari



22

video tersebut penyaji mendapatkan gambaran penyajian
lagu tersebut.

. Video berjudul “Asmarandana Degung (laras pelog) Panembang
Gilang A G & Sri N, Pamirig Bubun S, Dedi S Ws, R Asep K”.
Diupload 2 Agustus 2022 dalam kanal Youtube Rudiawan.

Dalam video tersebut terdapat lagu mamaos wanda
dedegungan berjudul Asmarandana Degung yang dinyanyikan
oleh Sri Ningsih. Dari video tersebut penyaji mendapatkan
gambaran penyajian lagu tersebut.

. Video berjudul “Neneng Dinar Gumelar Hery Suheryanto Al
Bubuka, Degung Putri Layar 1”7, diupload 21 Agustus 2023
dalam kanal Youtube Musik Bandung.

Dalam video tersebut terdapat lagu wanda panambih
berjudul Degung Putri Layar yang dinyanyikan oleh Neneng
Dinar dan Heri Suheryanto. Dari video tersebut penyaji
mendapatkan gambaran penyajian lagu tersebut.

. Video berjudul “Mae Nurhayati - Laras Pati - Sekar Mawar -
Tembang Cianjuran di AKTV - @AMIFASTUDIO [Official]”,
diupload 30 Maret 2023 dalam kanal Youtube AMIFA

STUDIO.



23

Dalam video tersebut terdapat lagu mamaos wanda
rarancagan berjudul Laraspati dan wanda panambih berjudul
Sekar Mawar yang dinyanyikan oleh Mae Nurhayati. Dari
video tersebut penyaji mendapatkan gambaran penyajian

lagu tersebut.

1.5. Pendekatan Teori

Untuk memandu proses menyajikan karya seni ini, penyaji
menggunakan pendekatan teori garap yang diuraikan oleh Supanggah
(2007). Supanggah menjelaskan bahwa garap adalah sebuah sistem, dalam
garap melibatkan beberapa unsur yang masing-masing saling terkait dan
membantu. Beberapa unsur tersebut disebut: Materi Garap atau Ajang
Garap, Penggarap, Sarana Garap, Prabot Garap atau Piranti Garap, Penentu
Garap dan Pertimbangan Garap (2007:4).

a. Materi Garap atau Ajang Garap
Unsur materi garap dijelaskan oleh Supanggah sebagai berikut;

Materi garap dapat disebut sebagai bahan garap, ajang garap
maupun lahan garap. Yang termasuk ke dalam materi garap
atau ajang garap adalah gendhing dan balungan gendhing.
Dalam dunia karawitan, balungan gendhing setidak-tidaknya
dikenal dua pengertian tentang balungan, yakni balungan
sebagai kerangka gendhing dan balungan yang berarti
kelompok instrument yang terdiri dari seperangkat alat



24

gamelan yaitu saron, demung, slentem, dan bonang
penembung, terutama slentem mirip atau sangat dekat
dengan apa yang sekarang ini sering disebut oleh banyak
orang dengan balungan gendhing (Supanggah, 2007: 6-8).

Lebih lanjut supanggah menjelaskan;

Jika gendhing disebut sebagai kerangka gendhing, di
kalangan karawitan yang lebih sempit terutama di
lingkungan para pengrawit jawa gendhing digunakan untuk
menyebut komposisi -komposisi musikal karawitan Jawa.
Dengan kata lain gendhing adalah suara yang ditimbulkan
oleh keseluruhan hasil Garapan ricikan gamelan. Pengertian
gendhing dan balungan gendhing seringkali menjadi rancu,
gendhing dan balunganin gendhing pada dasarnya
merupakan dua hal yang berbeda namun menjadi satu
kesatuan yang tak terpisahkan (Supanggah, 2007:12-13).

Berdasarkan penjelasan tersebut, penyaji menyimpulkan
bahwa komposisi-komposisi musikal yang dihasilkan oleh
gamelan (suara waditra/alat musik) dan termasuk oleh suara
manusia (sinden) disebut dengan kata gendhing. Hal tersebut
sebagaimana dijelaskan pula oleh Widodo dalam Mustikasari
(2013: 22) sebagai berikut:

Menurut jenisnya karawitan dibagi menjadi tiga yaitu
karawitan sekar, karawitan gending, dan karawitan sekar
gending. Karawitan sekar adalah salah satu bentuk kesenian
yang dalam penyajiannya lebih mengutamakan terhadap
unsur vokal atau suara manusia. Karawitan gending adalah
salah satu bentuk kesenian yang dalam penyajiannya lebih
mengutamakan unsur instrumental atau alat musik.
Karawitan sekar gending adalah karawitan yang dalam
penyajiannya terdapat unsur gabungan antara karawitan
sekar dan karawitan gending.



25

Berdasarkan hal tersebut, penyaji berpendapat bahwa materi
garap dapat diaplikasikan untuk menjelaskan media suara sekar
(vokal/suara manusia), gending (musik/suara alat musik), dan sekar
gending (gabungan suara vokal dan alat musik). Dalam skripsi ini
diaplikasikan untuk menjelaskan sekar gending pada penyajian seni
tembang sunda cianjuran, karena pada dasarnya kesenian tersebut
dibentuk oleh dua media seni yakni sekar dan gending'.

b. Penggarap
Unsur penggarap dijelaskan oleh Supanggah sebagai berikut;

Yang dimaksud sebagai penggarap (balunganing gendhing)
adalah seniman, para pengrawit, baik pengrawit penabuh
gamelan maupun vokalis, yaitu pesindhen dan/atau
penggerong yang sekarang juga sering disebut dengan
swarawati dan wiraswara. Selain itu, lingkungan
berpengaruh dalam penyajian atau garap karawitan,
pembicaraan tentang lingkungan di sini lebih difokuskan
pada hal-hal yang mempengaruhi proses pembentukan
kesenimanan atau kepengrawitan seseorang. Lingkungan
yang dimaksud adalah: keluarga, tempat tinggal dan/atau
kegiatan utama, kesenimanan yang menyangkut rekan-
rekannya yang sering bekerja sama serta, lingkungan sosial
budaya (Supanggah, 2007:149).

Berdasarkan uraian di atas, mengenai penggarap penyaji

gunakan sebagai panduan untuk menjelaskan aspek pemilihan dan

17 Lihat Sukanda, dkk (2016: 27).



26

penentuan pendukung atau para seniman yang mendukung sajian
ini. Dalam hal ini penyaji memilih dan menentukan para
pendukung yang sesuai dengan kebutuhan konsep penyaji,
berdasarkan aspek latar belakang dan lingkungan yang relatif
sama, yaitu latar belakang dan lingkungan seniman penggarap
tembang sunda cianjuran, serta aspek kualitas keterampilan dalam
memainkan vokal dan waditra yang termasuk ke dalam ensambel
tembang sunda cianjuran.

Dengan demikian, sajian ini didukung oleh para penggarap
yang terdiri dari penyaji sebagai vokalis cianjuran yang memiliki
latar belakang seniman cianjuran yang telah mendapatkan predikat
kejuaraan Pasanggiri Tembang Sunda Cianjuran (PTSC) DAMAS
ke-XXIII 2023 sebagai juara 3, mahasiswa Jurusan Karawitan, ISBI
Bandung, semester lima dan tiga yang memiliki nilai praktik rata-
rata A (100,00), dan alumni Jurusan Karawitan, ISBI Bandung yang
memiliki nilai IPK tertinggi dan berpredikat cumlaude atau pujian
pada lulusan tahun 2024. Dengan prestasi tersebut dapat tersirat
kemampuan penggarap dalam berkreativitas atau menggarap

karya seni ini, baik dalam aspek vokal maupun aspek instrumental.



27

c. Sarana Garap
Unsur sarana garap dijelaskan oleh Supanggah sebagai berikut;
Yang dimaksud dengan sarana garap adalah alat (fisik) yang
digunakan oleh para pengrawit, termasuk vokalis, sebagai
media untuk menyampaikan gagasan, ide musikal, atau
mengekspresikan diri dan/atau perasaan dan/atau pesan
mereka secara musikal kepada audiens (bisa juga tanpa
audiens) atau kepada siapapun termasuk kepada diri atau

lingkungan sendiri (Supanggah, 2007:189)

Uraian Supanggah mengenai sarana garap penyaji gunakan
sebagai panduan untuk menjelaskan aspek waditra dan vokal. Pada
Sarana garap diawali untuk menguraikan aspek karawitan yang di
timbulkan oleh suara alat musik (gending) yang dalam sajian ini
meliputi waditra kacapi, suling, dan piul. Namun karena pada sajian
ini penyaji berperan sebagai vokalis yang diuji, penjelasan aplikasi
sarana garap ini lebih fokus kepada aspek vokal.

d. Prabot Garap atau Piranti Garap

Unsur prabot garap atau piranti garap dijelaskan oleh
Supanggah sebagai berikut;

Yang dimaksud dengan prabot garap, atau bisa juga disebut

dengan piranti garap atau tools adalah perangkat lunak atau

sesuatu yang sifatnya imajiner yang ada dalam benak seniman
pengrawit, baik itu berwujud gagasan atau sebenarnya sudah
ada vokabuler garap yang terbentuk oleh tradisi atau

kebiasaan para pangrawit yang sudah ada sejak kurun waktu
ratusan tahun atau dalam kurun waktu yang kita tidak bisa



28

mengatakannya secara pasti. Di dalam merealisasikan atau
menghadirkan gendhing pada ricikannya itulah para
pangrawit menggunakan prabot garap yang berupa
perbendaharaan garap (Supanggah, 2007:199).

Prabot/piranti garap karawitan setidaknya dapat dikelompokkan
menjadi beberapa aspek yang dijelaskan oleh Supanggah sebagai
berikut:

1. Teknik
Teknik adalah hal yang berurusan dengan bagaimana cara
seseorang atau beberapa pengrawit menimbulkan bunyi atau
memainkan ricikannya atau melantunkan tembangnya. Jelas
bahwa sesuai dengan pengelompokkan ricikan gamelan
secara organologis, ricikan gamelan sebagian besar
dibunyikan dengan cara ditabuh atau dipukul, baik dengan
tangan telanjang atau sebagian besar dari mereka dengan
menggunakan tabuh (alat pemukul), baik dengan satu
maupun dua tangan. Namun terdapat berbagai teknik
menabuh atau cara menimbulkan bunyi pada masing-masing
ricikan yang pemilihan penggunaannya ada yang “diatur”
menuruti konvensi tradisi, ada yang dibebaskan menurut
tafsir atau pilihan (selera) dari pengrawit, namun ada pula
beberapa pengrawit kreatif yang melahirkan teknik-teknik
baru (Supanggah 2007:200).

2. Pola
Pola adalah istilah generic untuk menyebut satuan tabuhan
ricikkan dengan ukuran Panjang tertentu dan yang telah
memiliki kesan atau karakter tertentu. Pola tabuhan oleh
kalangan (etno) musikolog sering disebut dengan formula
atau pattern. Pola dapat berlaku untuk lagu maupun ritme
(Supanggah 2007: 204).

3. Irama dan Laya
Irama telah lebih dikenal oleh masyarakat karawitan jauh
sebelum laya, mengandung pengertian yang menyangkut dua
unsur, yaitu ruang dan waktu. Yang terkait dengan ruang
adalah irama memberi tempat (space) kepada beberapa
ricikan dan/atau vokal untuk mengisi ruang yang ditentukan



29

oleh atau yang berkaitan dengan dengan irama tertentu
(Supanggah 2007:2016).

. Laras

Laras jelas sangat penting dan besar andil dan perannya
dalam memberikan karakter bahkan identitas dari gaya
musik tertentu. Demikian juga melalui larasan atau tangga
nada orang cepat mengenal musik dari negara atau
kebudayaan mana: China, India, Arab, dan sebagainya.
Sekarang dengan semakin intensnya pergaulan antar bangsa
dan kreativitas seniman yang luar biasa, tangga nada atau
larasan bukan lagi menjadi hal yang sangat tabu untuk
digarap, diubah-ubah, digabung, bahkan diabaikan. Identitas
musik sekarang juga menjadi lebih bersifat, pribadi atau
kelompok tertentu (Supanggah 2007:225).

. Pathet

Pathet adalah salah satu prabot garap lainnya yang penting
dan dipertimbangkan oleh pengrawit dalam menggarap
gendhing. Pathet adalah salah satu jenis bentuk komposisi
musikal yang terdapat dalam tradisi karawitan gaya
Surakarta. Pathet sering juga disebut pathetan yaitu jenis atau
bentuk komposisi musikal yang menggunakan perangkat
gamelan yang disebut dengan perangkat yang sama, pathetan
terdiri dari ricikan-ricikan rebab, gender, gambang, dan
suling. Kaitannya dengan prabot garap, pathet dianggap
sebagai salah satu aturan yang mengikat pengrawit pada saat
mereka menabuh ricikannya atau melantunkan vokalnya.
Pathet adalah salah satu sistem yang mengatur pengrawit
bagaimana seyogianya seorang pengrawit menabuh atau
menembang terutama kaitannya dengan pilihan nada dalam
membentuk lagu (Supanggah 2007:226-227).

. Konvensi

Keberadaan kesenian klasik-tradisional sehingga mencapai
bentuk dan karakternya yang mantap memerlukan proses
dan waktu yang Panjang dengan melalui seleksi dan
kristalisasi, proses kristalisasi tersebut menumbuhkan
kesepakatan-kesepakatan atau konvensi kelompok atau
masyarakat tertentu yang kemudian menjadi aturan, norma,
atau hukum yang tak tertulis namun sampai kadar tertentu
dipatuhi bersama oleh masyarakat karawitan. Aturan tersebut



30

di kalangan seniman sering disebut dengan pakem
(Supanggah 2007:246).
7. Dinamik

Garap dinamik cukup ikut berperan dalam membangun
suasana gendhing. Namun secara tradisi karawitan jawa pada
dasarnya tidak terlalu peduli dengan urusan dinamik.
Namun sekarang garap dinaik makin mendapat perhatian
dari para pengrawit terutama untuk mendukun seni lain
seperti teater guna membangun suasana atau rasa dramatic
yang kuat. Garap karawitan menonjolkan dinamik terutama
ketika gamelan/gendhing digunakan untuk mendukung
ekspresi seni lain, biasanya dalam adegan perang pada saat
satu tokoh memukul lawannya atau pada adegan tokoh-tokoh
gecul (lucu) (Supanggah 2007:247).

Uraian Supanggah mengenai prabot atau piranti garap
penyaji gunakan sebagai panduan untuk menjelaskan aspek vokal.
Poin teknik membahas teknik vokal meliputi teknik mengeluarkan
suara dan teknik ornamentasi, poin pola membahas senggol dan
struktur musikal, poin irama dan laya membahas bentuk musikal
sekar irama merdeka dan sekar irama tandak, poin laras membahas
penggunaan laras karawitan Sunda dalam penyajian, dan poin patet
membahas mengenai kemungkinan penggunaan konsep patet
dalam materi penyajian yang dibawakan oleh penyaji.

. Penentu Garap
Unsur penentu garap dijelaskan oleh Supanggah (2007:248)

sebagai berikut: “Garap karawitan memiliki rambu-rambu yang



31

dapat menentukan fungsi atau guna, untuk apa atau dalam rangka
apa, suatu gendhing disajikan atau dimainkan”. Menurut
Supanggah fungsi yang sangat besar peranannya dalam
menentukan garap karawitan dapat dibedakan menjadi tiga
kelompok sebagai berikut:

1. Otoritas
Pada masyarakat tradisi, garap karawitan pada umumnya
ditentukan oleh komunitas karawitan, walaupun tidak
menutup kemungkinan bahwa peran seseorang apakah
seorang tersebut seorang empu, pengrawit, tokoh, terutama
raja atau pejabat, dalam komunitas tertentu sangat besar dan
menentukan. Juga dalang, kelompok karawitan panutan,
Lembaga penyiaran, produser pementasan, dan rekaman,
Lembaga Pendidikan formal juga sangat besar pengaruhnya
dalam menentukan garap. Telah disebut beberapa dalam
buku ini bahwa pada awalnya kehadiran seni karawitan dan
juga seni tradisional pada umumnya bukan semata-mata
untuk tujuan komersial, dengan demikian kehidupannya
sangat tergantung pada dukungan masyarakat dan Lembaga
yang menggunakannya, sekaligus memayunginya dan
mensponsorinya. (Supanggah 2007:249).

2. Fungsi Sosial
Fungsi sosial yaitu penyajian suatu gendhing Ketika
karawitan digunakan untuk melayani berbagai kepentingan
kemasyarakatan, mulai dari yang sifatnya ritual religious,
upacara kenegaraan, kemasyarakatan, keluarga maupun
perorangan. (Supanggah 2007:251).

3. Fungsi Hubungan atau Layanan Seni
Selain karawitan tampil dalam konteks upacara, karawitan
juga sering tampil untuk mendukung dan/atau melayani
kebutuhan presentasi (bidang atau cabang) kesenian lain
seperti tari, teater, wayang, dan akhir-akhir ini juga film, puisi
dan sebagainya, baik dalam konteks upacara maupun konteks
pertunjukan murni. Inilah penyajian karawitan yang



32

dihubungkan dan/atau layanan kebutuhan presentasi seni
lain. (Supanggah 2007:255).

Berkaitan dengan uraian Supanggah di atas, garapan ini pada
dasarnya mengaplikasikan fungsi otoritas karena penyajian seni ini
disajikan sesuai dengan maksud dan tujuan penyaji, yaitu dalam
rangka ujian akhir. Selain itu, garap ini juga memiliki fungsi sosial,
yaitu ditujukan untuk membangun kesadaran masyarakat
khususnya masyarakat dan seniman tembang sunda cianjuran bahwa
tembang sunda cianjuran sebagai seni, mengalami perubahan.

. Pertimbangan Garap

Mengenai pertimbangan garap, Supanggah (2007:289)
menjelaskan;

Hal yang tak kalah penting perannya dalam mempengaruhi

para pengrawit dalam melakukan garap saya sebut dengan

pertimbangan garap. Perbedaannya dengan penentu garap
adalah pada bobotnya. Penentu garap lebih mengikat para
pengrawit dalam menafsirkan gendhing maupun memilih
garap, sedangkan pertimbangan garap lebih bersifat
accidental dan fakultatif. Kadang-kadang bisa sangat

mendadak dan pilihannya pun manasuka.

Di samping hal-hal yang sifatnya teknis lebih lanjut
Supanggah menjelaskan, terdapat juga hal yang lebih bersifat non-
teknis namun cukup berperan dalam mempengaruhi garap, antara

lain:



33

1. Internal
Internal yaitu kondisi fisik dan/atau kejiwaan pengrawit pada
saat melakukan garap, menabuh ricikan gamelan atau
melantunkan tembang. Yang lebih mempengaruhi pengrawit
dalam melakukan garap adalah situasi kejiwaan mereka.
Sedih, gembira, bersemangat, stress, dan sebagainya. Tidak
menutup kemungkinan bahwa situasi dan/atau kondisi
kejiwaan pengrawit juga dipacu oleh unsur eksternal.

2. Eksternal
Seperti kita ketahui bersama bahwa penyajian karawitan atau
kesenian pada umumnya adalah sangat dekat dengan
penonton. Pergelaran kesenian membutuhkan audiens.
Sambutan, keakraban, kehangatan penonton, kondisi tempat
berikut kelengkapan sarana prasarana pementasan,
keagungan resepsi, pangrengkuh (treatment, sikap dan/atau
cara penerimaan penyelenggara hajatan) merupakan hal-hal
yang penting dan berpengaruh terhadap pengrawit dalam
melakukan garap.

3. Tujuan
Maksud dan/atau tujuan disusun atau disajikannya karya seni
(gendhing) semuanya terkait dengan konteks ruang, waktu,
dan kepentingan tertentu. Tujuan bisa tumpeng tindih
(overlapping) dengan fungsi, baik fungsi sosial maupun
fungsi musikal dalam hubungannya dengan presentasi seni
lainnya. Fungsi dipacu oleh situasi dan kondisi di luar diri
pengrawit. Fungsi dan tujuan, kedua-duanya bisa dilatar
belakangi oleh berbagai hal yang juga bisa sama, seperti:
komersial, pengabdian, persembahan, politik, sosial hiburan
maupun tujuan ideal sebagai seniman yang ingin
mengekspresikan diri atau isi hatinya kepada audiens sebagai
bentuk kritik maupun pernyataan sikap (statement atau
massage).

Uraian Supanggah mengenai pertimbangan garap penyaji
gunakan sebagai panduan untuk menjelaskan aspek teknis

maupun non teknis di antaranya; penyesuaian penyajian karya seni



34

terhadap durasi pertunjukan yang berpengaruh kepada
pemotongan maupun penambahan rambahan penyajian lagu dan
juga penyesuaian penempatan lagu sesuai kebutuhan konsep

dalam karya seni ini.





