
49 
 

49 
 

BAB III 

PESTA DADUNG 

 

A. Asal Usul Pesta Dadung 

Pesta Dadung di Legokherang memiliki asal-usul yang sangat erat kaitannya 

dengan tradisi masyarakat setempat, yang bermula dari cerita/mitos seorang budak 

angon (penggembala kerbau) yang memiliki sebuah nadar. Mitos adalah sebuah 

ceritera yang memberikan pedoman dan arah tertentu kepada seklompok orang. Inti 

ceritera itu adalah lambang-lambang yang mencetuskan pengalaman manusia 

purba. Bisri Hasan (2017:9) Menurut cerita mitos tesebut sang budak angon berkata 

bahwa jika ia berhasil memiliki 12 ekor kerbau, maka ia berjanji akan 

mengurbankan satu ekor kerbau untuk mengadakan sebuah pesta. Janji ini akhirnya 

dipenuhi, dan dari sinilah lahir tradisi pesta yang dikenal dengan Pesta Dadung. 

Penjelasan lainya diberikan oleh A. Nuryaman yang menceritakan tentang 

ucapan budak angon tersebut, "Lamun kuring boga munding 12 ekor, kuring bade 

ngorbanken 1 munding." (Dahlan, wawancara di Legokherang pada tanggal 28 

Oktober 2013). Setelah nadar itu terlaksana, muncul penjelmaan kerbau bernama 

Siangana Siangani yang menegaskan tentang kesanggupan kerbau untuk membantu 

manusia. Kerbau ini menyatakan tiga hal penting: “Lamun butuh tanaga geura 

gaweken, Lamun butuh duit aing geura jual, Lamun butuh lapar jeung kahayang 

geura munajat kanu maha kuasa aing geura peuncit,” (A Nuryaman, wawancara di 

Legokherang pada tanggal 28 Oktober 2013) 

Kurang lebih artinya: 



50 
 

50 
 

Jika manusia membutuhkan tenaga, ia bisa menggunakan kerbau untuk 

bekerja; Jika membutuhkan uang, kerbau bisa dijual; Jika kelaparan atau memiliki 

keinginan tertentu, mereka bisa berdoa kepada Yang Maha Kuasa, dan kerbau bisa 

dikurbankan. 

Kerbau dan dadung merupakan dua hal yang saling terkait ketika budak angon 

menggembalakan ternak di ladang. Dalam kesehariannya, para budak angon yang 

bekerja di ladang selalu berinteraksi dengan kerbau. Kerbau dipilih sebagai hewan 

yang dikurbankan memiliki karakteristik yang berbeda dari binatang lain, seperti 

kesabaran yang luar biasa. (A Nuryaman, wawancara di Legokherang tanggal 28 

Oktober 2024). Kerbau mampu menerima perlakuan keras dengan diam dan patuh, 

seperti saat dipecut, namun tetap bekerja dengan baik tanpa mengeluh. Karakter 

sabar dan kesanggupan kerbau ini menjadi alasan utama mengapa kerbau dipilih 

untuk dikurbankan dalam tradisi tersebut. 

Pesta Dadung menjadi sebuah kesenian tradisi budaya lokal Desa 

Legokherang. pada tahun 1943 dan yang mempopulerkan adalah kepala desa. Saat 

itu Pesta Dadung merupakan salah satu kesenian tradisional yang menjadi bagian 

dari budaya lokal Desa Legokherang. Tradisi ini bermula pada tahun 1943 dan 

dipopulerkan oleh kepala desa saat itu, Hasan War’i, yang dikenal dengan julukan 

Eyang Kuwu Gardu. Semenjak itu Tradisi ini terus dirawat dengan di adakan 

selama tiga tahun sekali sebagai bentuk penghormatan terhadap warisan budaya 

yang telah bertahan selama puluhan tahun, menjadi identitas dan kebanggaan bagi 

masyarakat Desa Legokherang. 

 



51 
 

51 
 

B. Prosesi Upacara Pesta Dadung 

Pesta Dadung berlangsung tidak semata langsung digelar tetapi melalui 

tahapan-tahapan tersendiri sebelum diadakanya Pesta Dadung. Di antaranya ada 

tahapan ritual. Adapun tahapan ritual dalam Pesta Dadung diadakan satu hari 

sebelum diselenggarakan Pesta Dadung yaitu dinamakan Hajat Bumi. 

 

1. Pra Pesta Dadung 

Kegiatan yang dilakukan satu hari sebelum Pesta Dadung meliputi 

penyembelihan kerbau dan pelaksanaan Hajat Bumi. Hajat Bumi biasanya diadakan 

pada hari Sabtu. Mengapa Hajat Bumi harus diadakanya di hari Sabtu karena Sabtu 

artinya bumi. “Hajat Bumi mah da kedahna di poe sabtu, sabab sabtu hartosna bumi” 

artinya Sedekah bumi biasa diadakan harus di hari Sabtu dikarenakan arti dari hari 

Sabtu adalah Bumi. (Ranta, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2024). 

Tujuan dari Sedekah Bumi adalah mengurbankan dan mempersembahkan binatang 

sebagai bentuk sedekah kepada bumi. 

Pesta Dadung diselenggarakan selama dua hari, yaitu pada hari Sabtu dan 

Minggu. Hari pertama diisi dengan kegiatan Hajat Bumi, sedangkan hari kedua 

berupa Upacara Ritual Pesta Dadung dan hiburan bagi para budak angon. Pesta 

Dadung pada hari Minggu dimulai pukul 08.00 pagi dan berlangsung hingga pukul 

12.00 siang. 

Hajat Bumi menjadi bagian dari rangkaian Pra-Pesta Dadung, yang memiliki 

perbedaan dengan Hajat Bumi tahunan pada jenis hewan kurbannya. Jika dalam 

Hajat Bumi tahunan hewan yang dikurbankan adalah kambing, maka pada Hajat 



52 
 

52 
 

Bumi yang diadakan sebagai Pra-Pesta Dadung, kerbau digunakan sebagai hewan 

persembahan. Meskipun jenis hewan yang dikurbankan berbeda, tujuan dari kedua 

ritual ini tetap sama, yaitu memohon kesuburan pertanian agar hasil panen 

melimpah. Persembahan kerbau dalam Hajat Bumi mencerminkan kepercayaan 

masyarakat Desa Legokherang dalam menjaga keseimbangan dengan alam 

sekaligus sebagai bentuk penghormatan terhadap alam yang menjadi sumber 

kehidupan mereka. 

Kegiatan Hajat Bumi diawali dengan penyembelihan binatang kerbau di Balai 

Desa Legokherang. Sebelum kerbau disembelih, kerbau tersebut dimandikan dan 

digembalakan terlebih dahulu. Setelah itu kerbau disembelih oleh abah sepuh 

sebagai persembahan dengan tujuan mendapatkan hasil panen yang melimpah. 

Abah sepuh adalah seseorang yang dituakan atau tokoh warga yang dihormati 

(Daris, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Abah sepuh itu 

bernama Ranta. Abah Ranta dengan perlengkapan sesajen dan kemenyan yang siap 

membacakan doa terlebih dahulu sebelum kerbau disembelih. 

 



53 
 

53 
 

 
Gambar 10. 

Persiapan Mebakar Kemenyan Dalam Penyembelihan Kerbau 
(Sumber: Retnawati 2023) 

Sebelum penyembelihan berlangsung kerbau diberi makan, digembalakan, 

dimadikan, diberikan doa terlebih dahulu, setelah itu barulah kerbau siap untuk 

disembelih. Prosesi penyembelihan kerbau tidak sembarang menyembelih tetapi ada 

hal lain yang harus disiapkan misalnya membacakan doa dan mebakar kemenyan 

yang asapnya diarahkan pada kerbau supaya kerbau menghisap asap kemenyan 

setelah itu dilanjutkan dengan penyembelihan kerbau. 

 
Gambar 11. 

Pembacaan  Doa dan Membakar kemenyan Sebelum Penyembelihan Kerbau  
(Sumber: Retnawati. 2023) 



54 
 

54 
 

Proses penyembelihan kerbau berlangsung khidmat, tertib dan bersih. Darah 

kerbau yang mengalir dari leher kerbau diarahkan pada lubang yang sudah dibuat 

sebelumnya. 

 
Gambar 12.  

Prosesi Penyembelihan Kerbau 
(Sumber: Retnawati,2023) 

 
Penyembelihan dilakukan secara ihsan dan syar’i, hewan disembelih 

menggunakan pisau yang sangat tajam supaya penyembelihan dilakukan dengan 

satu sayatan saja agar hewan tersebut tidak tersiksa dengan penyembelihanya. 

 
Gambar 13. 

Penyembelihan 2 ekor ayam jantan da betina 
(Sumber: Retnawati, 2023) 



55 
 

55 
 

Ada dua ekor ayam yang harus di sembelih selain satu ekor kerbau yang utama 

di hari Sabtu jam 8.00. Penyembelihan ayam dilakukan setelah kerbau selesai 

disembelih. Dua ekor ayam yang disembelih yaitu ayam yang berbulu hitam dan 

putih. Penyembelihan dilakukan secara ihsan dan syar’i, hewan di sembelih hanya 

satu kali sayatan saja agar hewan tersebut tidak merasa tersiksa dengan 

sembelihannya. Sebagaimana sabda Rasululah SAW:  

ه�� ان  احدكم وليحد الذبح فأحسنوا ذبحتم فأذ القتلة فأحسنوا قتلتم فأذ شيء كل علي االحسان كتب 

  مسلم رواه( ذبيحته فليرح شفرته

(Artinya: dari saddadi ibnu aus, Rosulullah SAW. Bersabda: “sesungguhnya Allah 
menetapkan supaya berbuat baik terhadap segala sesuatu. Apabila kamu membunuh, 
bunuhlah dengan baik. Apabila kamu hendak menyembelih, sembelihlah dengan baik 
dan hendaklah mempertajam pisaunya dan memberikan kesenangan terhadap binatang 
yang disembelih (HR.Muslim ) 
Abah Ranta menyembelih kerbau dilakukan dengan baik dan benar seperti 

kerbau dihadapkan ke arah kulon atau Kiblat. Dan adapun penyembelihan yang 

baik adalah sebagai berikut:  

- Penyembelihan dilakukan pada ternak dalam keadaan posisi rebah.  
- Hewan sembelihan digulingkan ke rusuk kiri dan dihadapkan ke kiblat.  
- Setelah ternak rebah dan terikat dengan baik, ternak ditengadahkan sehingga leher 

bawah terentang.  
- Pada lantai disediakan bak untuk menampung darah yang berdinding pendek. 
- Mengatur posisi executor (penyembelih) mencari posisi aman agar tidak terjadi 

kecelakaan.  
- Kemudian mengucapkan basmalah, sembelih dengan pisau yang tajam pada bagian 

leher sehingga kerongkongan, trakea, vena jugularis, dan arteri karotis terpotong.  
- Setelah vena jugularis dan arteri karotis terpotong, darah akan menyembur keluar.  
- Membiarkannya hingga hewan dipastikan benar-benar mati (Siddiq, Moch 

Aldiyansyah 2019:11). 
 

Dari aspek religius menunjukkan adanya suatu bentuk penghambaan kepada 

Allah SWT. “Walaupun tidak diajarkan dalam Islam, namun di dalamnya ada 

muatan nilai-nilai yang diajarkan dalam Islam, yaitu permohonan kepada Allah 



56 
 

56 
 

Swt. dalam rangka keselamatan dan kebahagiaan melalui laku suci (proses 

penyucian diri) dari berbagai kotoran dan noda dosa yang selama ini telah dilakukan 

sebagaimna yang terdapat dalam Tradisi Memitu-Cirebon” (Iin, 2014:55) Hal ini 

dapat diharapkan dapat meningkatkan iman dan taqwa seseorang. 

Kuwu atau kepala desa dibawa oleh warga untuk mandi di Situ Cikabuyutan yang 

dianggap sakral dan kramat untuk mengambil keberkahan ditengah terik matahari 

kisaran jam 12.00  

 
Gambar 14. 

Prosesi memandikan Kuwu di Situ 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

Susunan acara Hajat Bumi dimulai dengan pembacaan doa, dilanjutkan dengan 

sambutan dari kuwu (kepala desa), ketua pelaksana, dan bendahara. Setelah itu, 

dilakukan pengumpulan dadung oleh seluruh budak angon di desa. Para budak 

angon membawa dadung masing-masing, yang kemudian dikumpulkan bersama 

dadung sakti. Dadung tersebut didoakan secara khusus oleh Abah Sepuh, sosok 

yang dihormati dan dituakan di desa tersebut. Setelah semua dadung terkumpul, 

Abah Ranta dan Bapak Nuryaman, sebagai tokoh sepuh desa, memimpin doa untuk 

keselamatan dan kesejahteraan bersama. Setelah rangkaian doa selesai, acara 

diakhiri dengan makan bersama daging kerbau, yang menjadi simbol kebersamaan 



57 
 

57 
 

dan rasa syukur masyarakat Desa Legokherang. 

 
Gambar 15. 

 Mengumpulkan dadung pada acara Hajat Bumi 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

Makan bersama yang dilaksanakan pada hari Sabtu dikenal sebagai Hajat atau 

Sedekah Bumi. Acara ini biasanya berlangsung di sore hari setelah waktu Ashar 

(ba’da Ashar). kegiatan ini dinamakan Hajat Bumi karena masyarakat 

menghajatkan atau mempersembahkan kerbau sebagai simbol pengabdian dan rasa 

syukur kepada alam. (Daris, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2024). 

Kerbau dipilih karena dianggap memiliki peran yang sangat penting dalam 

kehidupan masyarakat, terutama sebagai alat bantu utama dalam aktivitas pertanian. 

Ritual ini juga menjadi wujud penghormatan dan doa bersama, dengan harapan agar 

alam memberikan kesuburan serta hasil panen yang melimpah. 



58 
 

58 
 

 
Gambar 16. 

 Acara Hajat Bumi 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 

2. Upacara Tradisi Pesta Dadung 

Upacara Pesta Dadung diadakan dihari minggu. Pesta Dadung keseluruhan 

dibagi menjadi tiga termin. Bagian pertama yaitu arak-arakan/ iring-iringan/ pawey 

budak angon yang membawa hasil panen ke tempat acara Pesta Dadung diadakan. 

Yang terdapat di bagian isi/inti adalah hal utama dalam acara tersebut yaitu bagian 

prosesi pada saat menarikan dadung bersama. Termin ke dua yaitu Upacara adat 

menarikan dadung. Dan bagian ketiga yaitu bagian hiburan budak angon.  Selain itu 

kegiatan lainya adalah sebagai pendukung.  



59 
 

59 
 

 
Gambar 17. 

Iring-Iringan Hasil Panen di Pesta Dadung  
(Sumber: Daris.2006) 

 

a. Arak-arakan/ iring-iringan budak angon 

Pesta Dadung pada tahap pertama dimulai dengan helaran, iring-iringan, atau 

arak-arakan. Dalam beberapa tahun terakhir, terdapat variasi dalam pengemasan 

dan pelaksanaan Pesta Dadung, yang mencerminkan perbedaan gaya dan tradisi 

dari waktu ke waktu. Diantaranya pengkemasan penjemputan budak angon dalam  

Pesta Dadung di tahun 2019, dijemput oleh si lengser. Pesta Dadung tahun 2023 

budak angon yang siap arak-arakan dijemput oleh para dayang atau penari cantik dari 

sanggar Diwangkara soka kabupaten Kuningan. (Daris, wawancara di Legokherang 

tanggal 28 Oktober 2024). Meski setiap perayaan berbeda pada bagian penjemputan 

tetapi iringan yang digunakan tidak berubah yaitu diawali oleh Lagu Subaya yang 

berjudul Kasawang Legokherang. 

 



60 
 

60 
 

 
Gambar 18. 

Budak angon yang mebawa rengkong padi 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

Pelaksanaan Pesta Dadung di tahun 2023 diawali oleh penari yang siap 

menjemput iring-iringan budak angon. Budak angon yang berjalan arak-arakan dari 

timur ke arah barat dengan membawa hasil panen. Budak angon  membawa 

dongdang, rengkong, umbi-umbian, padi, dan yang utama yaitu dadung. 

Arak-arakan atau helaran pawey membawa hasil panen yang dinamakan 

dongdang. Dongdang adalah sebuah wadah/tempat yang terbuat dari semacam 

kayu, dibawa penggembala berisi hasil pertanian (A Nuryaman, wawancara  di 

Legokherang tanggal 28 Oktober 2024). Ada tiga dongdang besar, satu dongdang 

kecil dan satu rengkong yang diarak para budak angon menuju baledesa.  



61 
 

61 
 

 
Gambar 19.  

Dongdang Urutan Pertama Berisi Tumpeng Nasi Punar 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

Urutan barisan budak angon beramai-ramai berjalan sambil menari ke arah 

pelataran baledesa yaitu barisan pertama diisi oleh seorang Punduh didampingi 

oleh dua mamayang. Urutan baris kedua yaitu ketua dari para budak angon tiga 

orang salah satu budak angon membawa parupuyan kemenyan, yang satu 

membawa pecut atau cambuk, satu lagi membawa tikar dan kolotok, yang 

dikalungkan di lehernya. 

 
Gambar 20. 

Dongdang Urutan Kedua Berisi Dadung Kosara 
(Sumber: Retnawati, 2023) 



62 
 

62 
 

Urutan pada baris ketiga dimulai dengan seorang budak angon yang 

memanggul dongdang pertama, yang berisi tumpeng nasi punar berwarna kuning. 

Barisan berikutnya adalah budak angon yang memanggul dongdang kedua, yang 

berisi umbi-umbian atau hasil panen. Dongdang ketiga, yang berukuran lebih kecil 

dan berisi sayur-sayuran, dipanggul oleh budak angon yang masih anak-anak. 

Sayur-sayuran dalam dongdang ketiga tersebut meliputi tomat, bawang, dan 

kacang-kacangan. Setelah itu, barisan dilanjutkan dengan rengkong yang berisi 

padi. 

 
Gambar 21. 

Dongdang urutan ketiga berisi umbi-umbian dan sayuran 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 
Gambar 22. 

Dongdang kecil urutan ketiga berisi buah buahan 
(Sumber: Retnawati, 2023) 



63 
 

63 
 

Budak angon menari sambil berjalan bersama diiringi lagu “Subaya”, yang 

dilantunkan sinden di panggung pelataran baledesa dengan diiringi pemirig gamelan 

Salendro. Setelah sampai di pelataran baledesa hasil panen dikumpulkan  di depan 

masyarakat dan kepala desa serta jajaran aparat desa, seolah memperlihatkan hasil 

panen yang berlimpah. 

Sesampainya arak-arakan pawey para budak angon dibaledesa dilanjutkan 

dengan acara inti. Susunan acara yang formil terlebih dahulu sebelum inti dari 

Pesta Dadung yaitu: mulai dari pembukaan yang dibuka oleh pembawa acara, 

sambutan kuwu, sambutan ketua pelaksana, sambutan Kadisdik Kuningan, 

sambutan Bupati, kemudian acara inti “Upacara Adat Pesta Dadung”, dilanjutan 

hiburan budak angon. Para budak angon meminta lagu rayak-rayak untuk bersuka 

sebagai hiburan dengan menari bersama. Dan acara terakhir yaitu. dengan ditutup 

oleh acara yang bernama Narayuda. 

Narayuda yaitu semacam seni pantun yang dilontarkan dan dijawab langsung 

oleh petinggi yang hadir pada Pesta Dadung. Narayuda adalah sebuah media 

komunkasi masyarakat untuk berkeluh kesah terhadap pimpinan pemerintah 

mengenai apa yang dikeluhkan oleh keadaan sasyarakat saat ini (Dahlan, 

wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Narayuda terdapat dalam 

susunan acara terakhir setelah acara hiburan tarian untuk budak angon. Narayuda 

sebuah singgungan verbal yang diucapkan seseorang sebagai penyampaian keluh 

kesah masyarakat dengan cara melontarkan beberapa pantun.  Setelah pantun 

diucapkan, pejabat atau bupati setempat langsung merespon dengan cara membalas 

pantun tersebut. Berikut seni pantun yang di ungkapkan dalam narayuda di Pesta 



64 
 

64 
 

Dadung tahun 2023: 

Sanginten Kembang malati 

Daun salam daun pulus 

Hapunten ka pabupati 

Hoyong jalan anu mulus 

Respon dan balasan pantun langsung di jawab oleh bupati yang hadir dalam 

acara tersebut, Adapun jawaban pantunya yaitu: 

Kue Opak daun kulus 

Cai bersih cai herang 

2024 jalan marulus 

Ti Cilebak ka Legokherang 

 

b. Ritual Pesta Dadung 

Upacara adat ritual dimulai dengan Sang Punduh membacakan rajah sambil 

menaburkan kemenyan di hadapannya. Perangkat yang digunakan dalam ritual ini 

meliputi kemenyan, parupuyan, tumpeng nasi kuning (punir), alas tikar, serta 

dadung pusaka yang disimpan di tempat berbentuk lingkaran. Setelah semua 

persyaratan tersebut dipersiapkan dengan lengkap, punduh akan membakar 

kemenyan dan melantunkan mantra yang disebut sebagai rajah. 



65 
 

65 
 

 
Gambar 23. 

Tarian Budak angon 
Sumber. Retnawati :2023 

 
 Salah seorang budak angon yang menari menghampiri punduh untuk meminta 

izin dan penyerahan alat/perangkat atau properti yang digunakan budak angon di 

antaranya kolotok, duduyuk/cetok, dan pecut /cameti. Iringan lagu kulu-kulu menjadi 

iringan tarian budak angon dalam menerima alat tersebut. Cara budak angon 

menghampiri dan menghadap punduh untuk menerima kembali alat/peralatannya 

tidak semata-mata berjalan biasa tetapi budak angon sambil menari dengan gerak 

tarian sederhana. 

 
Gambar 24. 

Budak angon Menghadap Punduh 
(Sumber: Retnawati,  2023) 



66 
 

66 
 

Budak angon memberikan pecut, cetok/dudukuy dan kolotok kepada punduh 

untuk meminta doa keberkahan. Satu per satu alat pelengkap berladang diambil 

punduh untuk dibacakan doa. Peralatan yang biasa digunakan oleh para budak 

angon di ladang dirajah atau didoakan dengan tujuan untuk pembersihan dan 

penyucian.  

 
Gambar 25. 

Budak angon menerima kembali peralatan berladang yang sudah di doakan punduh 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

Setelah proses tersebut selesai, dua budak angon kembali menari menghadap 

punduh untuk mengambil peralatan berladang mereka. Setelah itu cetok, 

cumeti/pecut, dan kolotok diterima Kembali. Kemudian keda budak angon menari 

Kembali dengan memakai peraltan yang sudah bacakan rajah/doa. 

 
Gambar 26.  

Budak angon memakai kembali klotok,dudukuy yang telah di doakan punduh 
(Sumber: Retnawati,  2023) 



67 
 

67 
 

 

Bagian selanjutnya yaitu bagian menarikan dadung kosara. Mula-mula kedua 

mamayang menjemput kuwu dan jajaran aparat desa menari diiringi lagu Ayang-

Ayang Gung mendekati punduh untuk menerima dadung pusaka (kosara). Sang 

punduh memberikan bagian kepala dadung kepada kuwu. Kuwu sebagai kata lain 

dari kepala desa adalah orang pertama yang memegang dadung. Pergerakan 

memegang dadung dilanjutkan aparat desa hingga yang terakhir mendapat ekor dari 

dadung tersebut. Mereka melangkah mengikuti irama musik menari berputar 

dengan memegang dadung berlawanan arah jarum jam sebanyak lima kali putaran. 

Angka lima memiliki makna yang sangat kaya dan simbolis dalam berbagai 

konteks budaya. Alasan di balik lima kali putaran lebih bersifat tradisi lisan turun-

temurun yang melakukan Pesta Dadung dan memiliki interpretasi yang berbeda-

beda mengenai makna angka lima dalam konteks tarian ini. Perputaran sebanyak 

lima kali dalam tarian ini merupakan representasi dari kosmologi lokal, siklus alam, 

dan nilai-nilai spiritual yang diyakini oleh masyarakat setempat. 

 

c. Hiburan Budak angon 

Bagian hiburan merupakan penutup dari rangkaian acara Pesta Dadung. Pada 

bagian ini, budak angon yang berpartisipasi bebas menari secara ekspresif.” Semua 

gerakan yang ada pada Pesta Dadung ini adalah gerak tari dengan bentuk ekspresif 

tanpa ada pakem atau peraturan tertentu yang perlu dipatuhi” (Retnawati, 2023:10). 

Tidak ada aturan atau gerakan yang harus mengikuti pakem tertentu, sehingga tarian 

yang ditampilkan mencerminkan ekspresi alami dan spontanitas dari setiap penari. 



68 
 

68 
 

Musik pengiring pada bagian hiburan ini terdengar merdu, menggunakan laras 

salendro yang dimainkan dengan gamelan lengkap. Awalnya, musik pengiring 

dalam Pesta Dadung dimainkan menggunakan gamelan goong renteng. Namun, 

setelah gamelan tersebut terbakar pada masa pemberontakan Darul Islam/Tentara 

Islam Indonesia (DI/TII), goong renteng digantikan oleh alat musik dogdog. Saat 

ini, musik pengiring menggunakan gamelan dengan laras salendro (Dahlan, 

wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2024). 

 
Gambar 27.  

Budak Angon menari bersuka cita 
Dokumentasi : Potret kuningan, 2018 

 
Upacara Pesta Dadung memiliki sifat hiburan yang bertujuan untuk 

memberikan kesenangan kepada para budak angon dan semua pihak yang terlibat 

dalam acara tersebut. Pada bagian ketiga dari upacara ini, sang punduh memulai 

dengan menanyakan keadaan para budak angon dan memastikan apakah mereka 

menginginkan hiburan. Setelah itu, punduh menyampaikan permintaan mereka 

kepada kelompok kesenian terkait lagu yang akan mereka tarikan. Kelompok 

kesenian pun menyanggupi permintaan lagu dari para budak angon, yang biasanya 



69 
 

69 
 

meliputi lagu Ronggeng Buyut dan Rayak-Rayak. Para budak angon kemudian 

menari dengan penuh suka cita, membentuk lingkaran yang bergerak berlawanan 

arah jarum jam, menciptakan suasana kebersamaan dan kegembiraan. 

 

C. ELEMEN KESAKRALAN DALAM PESTA DADUNG 

1. Dadung Kosara 

Dadung adalah tali tambang yang diikatkan pada kerbau. Dadung merupakan 

sebuah tali tambang/alat pengikat kerbau yang digunakan budak angon dalam 

kegiatan berladang dan membajak sawah. Sementara itu,  pada Pesta Dadung 

digunakan sebagai property tari.  

 
Gambar 28. 

Dadung kosara dan dadung budak angon 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

 
Dadung yang digunakan dalam tarian adalah tali tambang yang terbuat dari ijuk. 

Ijuk tersebut berbahan dasar dari pohon aren. Menurut Daris dadung yang pertama 

kali dibuat oleh bapak Mena yang panjangnya sembilan meter dari bahan ijuk 

(Daris, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Hal ini 



70 
 

70 
 

memungkinkan karena banyak ditemukan pohon aren di Desa Legokherang dan  

hasil pertanian terkenal dari desa tersebut adalah gula aren. Maka dari itu 

memungkinkan sekali petani memanfaatkan pohon aren untuk di jadikan Ijuk dan 

dadung. 

Dadung kosara adalah  sebuah dadung yang dipercaya masyarakat Desa 

Legokherang yang diyakini memiliki kesaktian. Karwisah mengatakan bahwa di 

Pesta Dadung ngagunaken Dadung Sakti nu disebat Dadung Kosara di ibingken 

ku kuwu jeung aparat desa, itu teh Dadung Kosara. (Karwisah, wawancara di 

Legokherang tanggal 17 November 2024). Artinya dalam Pesta Dadung 

menggunakan Dadung Sakti yang dinamakan Dadung Kosara, dadung tersebut di 

tarikan oleh kepala desa dan aparat desa. Hal ini menunjukan masyarakat desa 

tersebut meyakini bahwa Dadung Kosara memiliki nilai Kesakralan. 

Dadung memiliki tiga bagian yaitu kepala, badan dan ekor. Pada bagian kepala 

terlihat membulat lonjong lebih besar dari ekor dan badan. Dan bagian ekor terlihat 

semakin kecil dan lacip. Dapat dikatakan maka dadung adalah sebuah alat atau 

media sakral. Dari analisis tersebut, dadung tersebut berarti dadung termasuk pola 

tiga. 

Dadung yang dibentangkan memiliki panjang sekitar sembilan meter. 

Sembilan adalah termasuk pola tiga karena tiga kali tiga hasilnya sembilan. Angka 

sembilan berasal dari tiga kali tiga jumlahnya sembilan, termasuk pola tiga (Jacob, 

wawancara di Padasuka pada tanggal 18 September 2024). Menurut teori estetika 

paradoks dadung dilihat dari ukuran angka/ panjagnya termasuk dalam pola tiga. 



71 
 

71 
 

Bentuk dadung yang panjang  sebagai perwujudanya menyerupai ular. Hal ini  

menurut mitos yang beredar dan diyakini  di desa tersebut.  Mitos merupakan ekspresi 

primordial manusia atas pengalaman secara universal (Subianto 2022: 29). Dadung 

sebagai analogi ular sebagai media perantara komunikasi pada  Sang Maha pencipta. 

Dadung Kosara atau disebut juga Dadung Sakti yang digunakan dalam tarian 

memiliki panjang yang berukuran sembilan meter. Dikatakan sembilan meter karena 

pada waktu itu biasanya anggota aparat desa berjumlah sembilan orang. 

 
Gambar 29.  

Dadung Pusaka atau Dadung Kosara 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

Bagian dari dadung ada tiga yaitu kepala, badan, dan ekor. Kepala berbentuk 

bulat melonjong dan lebih besar daripada bagian ekor. Dadung dibungkus kain yang 

berwarna putih. Putih simbol kesucian dan dalam dunia sakral posisi putih berada di 

dunia atas. Bagian badan adalah bagian dadung yang paling panjang jika 

dibandingkan dengan anggota badan dadung yang lain. Bagian ekor adalah bagian 

yang tipis dan kecil memanjang, lebih kecil bagian ekor jika dibandingkan dengan 

bagian badan dan bagian kepala. 



72 
 

72 
 

Penempatan posisi bagian dadung dalam pola tiga teori paradoks diliat dari 

warna dan bentuk dadung teranalisis seperti bagan dibawah ini: 

 
Bagan 5. 

Menganalisi Dadung dalam pola 3 teori Paradoks 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

• A=dunia atas=kain putih yang membungkus kepala dadung yang berwana 

putih melambangkan dunia atas 

• B=dunia tengah= bagian badan dan ekor dadung yang berbentuk panjang 

berarti juga laki-laki 

• C= dunia bawah=kepala dadung yang berbentuk membulat lonjong dan lebih 

besar dibandingkan dengan bagian ekor dadung melambangkan 

perempuan atau dunia bawah. 

Hasil analisa dengan mengaplikasikan teori paradoks pola tiga Jacob Sumardjo 

dilihat dari warna dan bentuk sebagai simbol dan artinya maka dadung termasuk 

dalam Pola tiga. Dadung kosara berwarna hitam. Dadung sebagai elemen terpenting 

dari Upacara Pesta Dadung karena dadung memiliki fungsi sebagai jembatan 

penghubung dunia atas dan dunia bawah supaya permohonan dari budak angon 



73 
 

73 
 

tersampaikan. Dadung berfungsi memberikan spiritual dalam Upacara Pesta 

Dadung.  

Dadung tidak dipegang sembarangan, melainkan dengan penuh makna. 

Tangan kiri memegang dadung yang diposisikan ke atas, seolah memberikan 

penghormatan yang setinggi-tingginya pada dadung tersebut. Sementara itu, tangan 

kanan menari dengan gerakan ayunan estetik, selaras dengan pijakan kaki yang 

mengikuti irama musik yang bertempo sedang. Dadung dipegang secara bersama 

sama melambangkan persatuan, kekuatan, senang bergotong-royong dan 

keterhubungan antar individu dalam masyarakat. 

 

2. Budak Angon 

Budak angon berarti penggembala yang aktivitas sehari-harinya bekerja di 

ladang atau sawah. Budak angon memiliki peran penting dalam Pesta Dadung, 

karena mereka menjadi tokoh utama dalam pelaksanaan tradisi ini. Selain sebagai 

ungkapan syukur atas hasil panen, Pesta Dadung juga bertujuan untuk memberikan 

hiburan bagi para budak angon. 

Dalam bahasa Sunda, "budak" berarti anak kecil. Namun, dalam konteks ini, 

"budak" tidak merujuk pada anak kecil, melainkan lebih kepada status sosial 

sebagai pekerja atau pesuruh. Sementara itu, "angon" berasal dari bahasa Sunda 

yang biasanya digunakan dalam kata kerja ngangon, yang berarti menggembala. 

Oleh karena itu, budak angon diartikan sebagai pesuruh atau pekerja yang 

berprofesi sebagai penggembala. Dalam Pesta Dadung, budak angon mencakup 



74 
 

74 
 

semua individu yang berprofesi sebagai petani atau peladang di wilayah 

Legokherang. 

Budak angon tidak hanya merujuk pada pemuda, tetapi juga mencakup orang 

tua, anak-anak, hingga perempuan yang menjalani peran sebagai penggembala. 

Dalam Pesta Dadung, budak angon yang terlibat adalah mereka yang berpasangan, 

menggambarkan kerja sama dan kebersamaan dalam tradisi ini. “Muhun abdi asli 

budak angon, tuh kolotokna ge ageung kieu. Pami budak angon pameget geneup(6) 

urang.istri oge sami geneup (6) urang”. (Karwisah, wawancara di Legokherang 

tanggal 16 November 2024). Artinya betul adanya saya asli budak angon ini kolotok 

sebagai bukti bahwa saya adalah budak angon. Jika ada enam budak angon laki-laki 

maka terdapat juga enam budak angon perempuan. Hal ini dengan tujuan untuk 

mencapai seimbangan dan harmoni. Maka, yang dimaksud dengan budak angon 

adalah penggembala atau petani, baik laki-laki dewasa, orang tua, anak-anak, 

maupun perempuan. Siapapun dapat menjadi budak angon, asalkan merupakan 

warga asli Legokherang. 

Budak angon memiliki Nilai keskralan. Merujuk pada prinsip dasar Pola tiga 

teori Paradoks. dua hal yang bertentangan kemudian diharmonika. Maka budak 

angon termasuk pada pola tiga. Adanya budak angon laki-lai dan perepuan.suatu 

hal yang bertentangan kemudian diharmonika.  

 

a. Kolotok 

Kolotok adalah lonceng besar yang digantungkan pada leher kerbau. Kolotok 

ini juga digunakan oleh penggembala agar keberadaan kerbau dapat diketahui. 



75 
 

75 
 

Dengan menggoyangkan kolotok, suara lonceng akan terdengar sehingga 

mempermudah mengetahui lokasi kerbau tersebut. Kolotot sebagai alat 

komunikasi budak angon pada saat mereka beraktifitas di ladang. 

 

 
Gambar 30. 

Kolotok dan tempat dadung 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

 

b. Cetok/ Dudukuy  

Cetok atau dudukuy adalah alat penutup kepala yang digunakan oleh 

penggembala saat berkegiatan di ladang. Cetok juga sering dipakai oleh para 

petani atau ibu-ibu yang bekerja di sawah untuk melindungi kepala mereka dari 

terik matahari. Alat ini terbuat dari bilah-bilah bambu tipis yang dalam Bahasa 

Sunda disebut awi hinis. Proses pembuatan cetok atau dudukuy dilakukan 

dengan menganyam bilah-bilah awi hinis hingga membentuk bidang berbentuk 

kerucut. 

 



76 
 

76 
 

 
Gambar 31. 

 Dudukuy/ cetok Pesta Dadung  
(Sumber: Retnawati,  2023) 

 
 

D. Penyembelihan Kerbau Dan Sesajen  

1. Penyembelihan Kerbau 

Dadung, kerbau dan budak angon seolah hal yang tidak dapat terpisahkan. 

Penyembelihan kerbau diadakan di hari pertama dikenal sebagai kegiatan Hajat 

Bumi. Hajat Bumi selalu diadakan di hari sabtu yang artinya bumi. Dengan tujuan 

persembahan kepada bumi., Kegiatan Hajat Bumi diawali dengan ritual 

penyembelihan kerbau yang dilaksanakan di Balai Desa Legokherang. Ritual 

tersebut memiliki hubungan yang erat dengan nilai-nilai sakralitas. 

 



77 
 

77 
 

  
Gambar 32. 

Kerbau yang sedang akan disembelih 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

Sebelum disembelih, kerbau digembalakan terlebih dahulu, diberi makan, dan 

dimandikan. Setelah itu, kerbau disembelih pada Sabtu pagi. Kerbau yang 

disembelih adalah kerbau yang telah mengikuti syarat hewan kurban sesuai syairat 

islam. Kerbau yang sudah disembelih kemudian dikuliti. Dari kerbau tersebut abah 

sepuh mengambil lima bagian penting dimana bagian tersebut akan ada yang 

dikubur ada juga ada yang disimpan di mata air. Lima bagian dari kerbau tersebut 

yaitu: 

1. Telinga untuk pendengaran 

2. Lidah untuk berbicara 

3. Kuku biasanya untuk perbuatan 

4. Daging biasanya untuk perbuatan 

5. Hati untuk perasaan 



78 
 

78 
 

Kelima bagian tubuh kerbau tersebut mengandung makna bahwa kita 

hendaknya senantiasa menggunakan telinga untuk mendengar dengan baik, lidah 

untuk berbicara dengan bijak, serta kuku dan daging sebagai simbol perbuatan yang 

selalu didasarkan pada hati yang sabar. Menurut Dahlan dan A. Nuryaman, yang 

merupakan punduh, serta berdasarkan mitos yang ada, hanya kerbau yang diyakini 

memiliki kesanggupan untuk dikurbankan karena melambangkan kesabaran hati. 

Kelima bagian kerbau tersebut kemudian disatukan dengan perangkat sesajen 

sebagai persembahan kepada bumi, yang dilakukan dengan cara dikubur atau 

disimpan di beberapa mata air. 

 
Gambar 33. 

Perangkat Sesajen Penyembelihan Kerbau 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

Adapun sesajen penyembelihan kerbau yang diartikan dalam teori paradoks 

Sumardjo adalah berpasangan atau dualisme. Terdapat tujuh pasangan dengan 

tujuan kesuburan dalam melengkapi penyembelihan kerbau, sesajen tersebut 

diantaranya: 

1. Kemenyan yang dibakar berarti langit/ dunia bawah 

2. 4 Buah telur kampung mentah artinya bumi  



79 
 

79 
 

3. Cerutu simbol bentuk Panjang artinya laki-laki 

4. Nasi Putih, warnanya putih berarti perempuan 

5. Leupet berarti laki-laki 

6. Carabikang berarti perempuan 

7. Daun sirih berwarna merah artinya manusia atau bumi 

8. Kapur sirih /Apu berwarna putih yang artinya langit 

9. Telur asin, berwarna ibu artinya manusia, bertempt di bumi 

10. Ketupat kecil, artinya laki-laki   

11. Daun koneng, berwarna hijau simbol dari Perempuan yaitu bumi 

12. Haur kuning 5 potong, berwanana kuning artinya bumi 

13. Sulangkar 5 potong memiliki arti manusia 

14. Panyere 5 potong, panyere memiliki arti bumi 

 
Gambar 34. 

Perangkat daun siri, sulangkar,panyere dan haur kuning 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

Sementara perangkat sesajen ditata menjadi empat kelompok yang di 

dalamnya terdapat nasi putih, daun sirih dan kapur sirih, telur ayam kampung, 

cerutu ditambah lima bagian kerbau tersebut berwadahkan daun pisang. Satu 

wadah utama dilengkapi dengan haur kuning, sulangkar, panyere serta kelapa 



80 
 

80 
 

dikubur di depan pelataran baledesa tepatnya disatukan dengan darah tempat 

penyembelihan kerbau. 

 
Gambar 35. 

 Penyimpanan 5 bagian kerbau dan perlengkapan sesajen di sekitar mata air 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 Satu wadah sesajen dan lima bagian kerbau dengan satu kelapa muda dibawa 

untuk dipersembahkan ke Situ yang dianggap sebagai sumber mata air terbesar di 

Desa Legokherang. Kedua wadah lainya tanpa kelapa muda dibawa kemata air 

kabuyutan dan hulu desa yang tempatnya sekitar Desa Legokherang. Empat wadah 

itu tujuanya untuk meminta kesuburan semata. 

 
Gambar 36 . 

 Penguburan 5 bagian kerbau lengkap dengan sesajen di sekitar pelataran balai desa 
(Sumber: Retnawati, 2023) 



81 
 

81 
 

Setelah kelima bagian tersebut disimpan dan dikuburkan bersama perangkat lain 

di beberapa mata air. Kemudian abah sepuh melanjutkan berdoa meminta 

keberkahan di goa bersama makanan yang akan disajkan disore hari. 

 
Gambar 37. 

Prosesi abah Ranta sedang berdoa di goa dengan perlengkapan sejajen 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 
Gambar 38. 

Sesajen yang disiapkan di Goa dibacakan doa 
(Sumber: Retnawati, 2023) 



82 
 

82 
 

 
Gambar 39. 

Beberapa Air Pelengkap Sesajen Hajat Bumi 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

Beberapa sesajen yang tersaji dan ditelaah menurut teori Paradoks Sumardjo 

adalah berpasang-pasangan. Apabila ada laki-laki harus ada Perempuan, apabila 

ada bumi harus ada langit. (Jacob, wawancara di Padasuka pada tanggal 18 

September 2024). dalam sesajen Pesta Dadung ditemukan pasangan carabikang 

sebagai perempuan dan leupet sebagai simbol laki-laki. Dalam sesajen tersebut 

ditemukan juga penghubung antara manusia dunia bawah /bumi dengan dunia 

atas/langit. Maka dalam sesajen ditemukan simbol-simbol berarti berpasang 

pasangan untuk diharmonikan dan mendapatkan keselamatan. Adapun sesajen 

Hajat Bumi itu di antaranya sebagai berikut: 

1) Leupeut simbol laki-laki 

2) Carabikang (bahan makanan yang terbuat dari tepung beras yang dikeringkan) 

berwarna putih artinya perempuan  

3) Koecang simbol dari bumi 

4) Ketupat ketupat simbol dari langit 

5) Jagung tumbuh diatas tanah artinya bumi 



83 
 

83 
 

6) Singkong tumbuh dibawah tanah artinya langit  

7) Kacang tanah tumbuh dibawah tanah bumi 

8) Ubi tumbuh dibawah tanah berbentuk bumi 

9) Talas tumbuhnya di tanah 

10) Daun sirih berwarna merah, manusia artinya bumi 

11) Kapur sirih(apu) berwarna putih artinya langit 

12) Air putih lambangnya langit 

13) Air teh simbol bumi 

14) Air kopi manis simbolnya bumi 

15) Kopi pahit simbolnya bumi 

16) Tumpeng nasi punir kuning simbolnya penghubung langit dan bumi 

17) Telur rebus simbol manusia 

18) Bakakak ayam Jantan dan betina simbolnya penghubung langit dan bumi 

19) Kemenyan simbol penghubung dunia atas dan dunia bawah 

 
Gambar 40. 

Makanan Pelengkap Sesajen 
(Sumber: Retnawati, 2023) 



84 
 

84 
 

2. Sesajen Pesta Dadung 

Pesta Dadung diadakan tidak sembarang digelar. Diperlukan kelengkapan 

sesajen. Diantaranya ada kemenyan parupuyan, tumpeg nasi punir yang berwarna 

kuning,umbi-umbian, kacang-kacangan, sayur-sayuran, telur, dan sebagainya. 

Serta yang utama harus melewati tahap penyembelihan kerbau sebagaimana yang 

dikatakan Ranta sesepuh yang dituakan di Legokherang. 

Setiap ritual religi asli Indonesia, termasuk wayang, selalu dihadirkan sesajen 
dan pembakaran kemenyan. Pembakaran kemenyan maksudnya jelas, yakni 
membangun jembatan penghubung dunia manusia dan dunia atas. Sedangkan 
sesajen dapat berupa bunga, buah, ayam, nasi, bubur, air putih, air teh air kopi 
atau benda-benda lain misalnya sirih, kapur rokok, serutu, cermin dan lain-lain. 
Hal ini sesuai dengan maksud dan tujuan ritual itu sendiri, yakni menyatukan 
antogonistik keberadaan ini, yang transenden dengan imanem yang langit 
dengan yang bumi yang rohaniah tak nampak dengan yang jasmaniah tampak 
(Sumardjo, 2014:359). 

Upacara Pesta Dadung menggunakan kelengkapan sesajen selain tahapan yang 

dilakukan punduh.  Perangkat sesajen yang digunakan yaitu kemenyan parupuyan, 

tumpeng nasi punar, dengan memakai alas tikar, serta dadung pusaka atau dadung 

Kosara yang disimpan di tempatnya dengan cara digulung membentuk lingkaran.  

 
Gambar 41. 

Tumpeng Nasi Punar 
(Sumber: Retnawati,  2023) 



85 
 

85 
 

Perlengkapan sesajen yang harus dipenuhi seperti tumpeng nasi punir yang 

berwarna  kuning, umbi-umbian, saur sayuran kacang-kacangan, telur. Adapun 

makanan yang disajikan sebagai sesajen yang ada di antaranya: Telur asin, cabe 

merah, bawang merah, kacang tanah, daun sirih dengan kapur sirinya/apu, daun kelor, 

ubi, waluh, cara (tepung beras yang dikeringkan), cerutu, leupeut, kukus pisang, dan 

masing masing perngakat sesajen berwadahkan daun pisang seperti mangkuk kecil 

mengelilingi tumpeng. 

Kaum peladang memandang realitas ini berstruktur secara kosmis (kosmologi). 

Realitas ini ada susunan yang tertib (kosmos)  dan manusia tergantung pada kosmos 

alam yang dikuasai oleh daya-daya metakosmisnya. Mitologi gerak tari 

menggunakan dadung didampingi juga mitos tidak terlepas dari hal yang dihasilkan 

alam meliputi jenis-jenis, bentuk, bahan, dan warna dari sesaji yang dihadirkan. 

Jenis buah-buahan, bentuk bahan ketan, ubi, kacang-kacangan, maupun warna 

kuning, hitam, seperti yang dikatakan Jacob Sumardjo 

Hidup ini sakral selama dikembalikan pada prinsipnya Yang Tunggal tadi artinya 
manusia kembali berpartisipasi dengan yang Tunggal. Dan ini banyak dilakukan dalam 
Upacara Ritual. Upacara religi kaum peladang pada dasarnya  adalah partisipasi 
manusia pada Yang Tunggal tadi. Inilah sebabnya dalam upacara ada sesajian,(genesis) 
dalam wujud seni seperti musik, tari, seni rupa dan arsitekturnya diabadikan untuk 
partisipasi upacara. Sumardjo (2014:204)  

Komponen yang harus ada  dan tidak boleh dilanggar dalam ritual yang mereka 

anggap sakral dari perwujudan kepatuhan dan penghormatan kepada warisan para 

leluhur mereka, seperti ungkapan Sumardjo: 

Dari wujud pertunjukan itu sendiri yang masih menyediakan sesajen dan syarat syarat 
lain mengisyaratkan bahwa pelaku seni pertunjukan tidak berani mengubah syarat-
syarat yang sudah ada. Ketidak beranian melanggar itu masih menunjukan sisa-sisa 
kepercayaan lama yang dapat mengakibatkan musibah pada pelakunya(Sumardjo 2014: 
99) 



86 
 

86 
 

Ritual Pesta Dadung bersifat konservatif karena cenderung mempertahankan 

tradisi dan nilai-nilai yang sudah ada sejak lama dan bersifat  komunal yang 

menyatukan masyarakat dalam kelompok komunitas Paguyuban Pesta Dadung. 

Ritual Pesta Dadung bersifat Transformatif yang mengubah status sosial kehidupan 

atau menandai peralihan dari satu tahap kehidupan ke tahap lainnya. 

Ungkapan syukur kepada Yang Maha Esa merupakan tujuan utama dalam 

tradisi ini, untuk memohon keberkahan dalam setiap proses kehidupan. Ketaatan 

terhadap aturan sakral dipahami sebagai sesuatu yang tidak boleh dilanggar, karena 

dianggap sebagai wujud penghormatan terhadap nilai-nilai luhur. 

Dalam tradisi Upacara Pesta Dadung kesakralan upacara ditunjukan pada prinsip 
yang tunggal, artinya masyarakat menghadirkan media dalam bentuk sesaji sebagai 
simbol-simbol kosmologi. Selain itu bentuk pada simbol-simbol sesaji warna pun 
memiliki makna(Sumardjo 2014,200). 

Hubungan manusia dengan alam diwujudkan melalui penghormatan terhadap 

berbagai elemen alam yang menjadi sumber kehidupan bagi manusia. Hal ini 

sekaligus menjadi cara untuk menjaga kendali dan kontrol sosial dalam masyarakat. 

Kendali dan kontrol sosial tersebut dapat dilihat melalui simbol-simbol yang 

terdapat dalam sesaji: 

▪ Tumpeng adalah simbol paradoks kosmik itu sendiri dalam artian 

penghubung dunia atas dan dunia bawah. Bentuk tumpeng manifestasi dari 

gunung sebagai penghubung manusia dengan dunia atas/ Sang Hyang. 

Tumpeng melambangkan kosmologi dunia atas dan bawah. 

▪ Warna kuning dalam tumpeng punir berarti simbol dunia atas. 

▪ Pisang klutuk berwarna coklat yang berarti simbol dunia bawah. 

▪ Kacang tanah berwarna coklat dan tumbuh dibawah berarti simbol dunia 



87 
 

87 
 

bawah. 

▪ Daun kemangi berwarna hijau simbol dari dunia tengah. 

▪ Cabe merah berwarna merah simbol manusia yang berada di dunia tengah. 

▪ Pisang adalah simbol dunia bawah. 

▪ Bawang merah berwarna merah dan berbentuk bulat berarti simbol manusia 

perempuan yang berada di dunia tengah. 

▪ Telur ayam kampung yang masih  utuh berada di atas tumpeng  nasi punir 

berada di atas dan berwarna putih dan kuning itu simbol dari dunia atas. 

 
Gambar 42. 

 Tumpeng Nasi Punir punar beserta pelengkap sesajen 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

▪ Kwecang yang dibungkus oleh daun yang berwarna hijau simbol dari 

manusia yang berada di dunia tengah. 

▪ Waluh atau labu berwarna orange simbol dari manusia yang berada di dunia 

tengah. 

▪ Talas berwarna putih  adalah simbol dari dunia atas. 

▪ Cerutu adalah alat yang bisa dibakar dan berwarna coklat simbol dari dunia 

tengah dan asapnya sebagai penghubung dunia bawah ke dunia atas. 



88 
 

88 
 

▪ Daun sirih adalah berwarna hijau. hijau adalah simbol dunia tengah, sebagai 

makanan manusia di dunia tengah. 

▪ Telur asin yang berwarna biru berarti manusia yang tempatnya di dunia 

bawah. 

▪ Kapur sirih/apu berwarna putih simbol dari dunia atas. 

▪ Leupeut ketan adalah berwarna putih adalah simbol dari dunia atas simbol 

dari roh leluhur yang berada di dunia atas. 

▪ Carabikang adalah makanan yang terbuat dari beras putih yang dikeringkan 

simbol dari dunia atas 

Sarana upacara yang dihadirkan dalam Pesta Dadung merupakan ungkapan 

ekspresi masyarakat Legokherang yang meyakini adanya simbol-simbol kehidupan 

kosmologis. Langit dan bumi diyakini memiliki daya transenden yang melampaui 

kemampuan manusia di muka bumi. Daya-daya tersebut merupakan realitas yang 

tidak dimiliki oleh manusia, tetapi menjadi sumber kekuatan dan keseimbangan 

dalam kehidupan. 

 

E. Rajah/ Mantra dan Gerakan Punduh 

1. Nilai kesakralan Rajah dalam Pesta Dadung 

Rajah/mantra dalam Pesta Dadung di Legokherang memiliki peran yang 

sangat penting dalam menciptakan atmosfir sakral dan menghubungkan dunia 

manusia dengan dunia spiritual. Melalui penggunaan mantra dan rajah, Pesta 

Dadung menjadi lebih dari sekadar pertunjukan seni, tetapi juga menjadi sebuah 

ritual yang memiliki makna religius dan sosial yang mendalam. Task/mantra rajah 



89 
 

89 
 

dapat mempengaruhi sakralitas tari dadung dalam Upacara Pesta Dadung. 

Pengaruh dari rajah tersebut di antaranya: Pembacaan rajah dengan menggerakan 

yang dilakukan oleh punduh memiliki nilai sakral, Adapun rajah yang memiliki arti 

dan tujuan,diantaranya: 

1. Pemberkatan dan Pengaktifan: 

o Penyucian: Mantra-mantra tertentu digunakan untuk menyucikan alat-alat 

pelengkap dalam berladang budak angon. Hal ini menciptakan kondisi yang 

kondusif untuk kehadiran roh-roh leluhur dan kekuatan gaib lainnya. 

o Pengaktifan kekuatan gaib: Rajah-rajah yang dilafalkan punduh properti 

pertunjukan dipercaya memiliki kekuatan untuk mengaktifkan energi 

spiritual dan menghubungkan penari dengan dunia gaib. 

2. Perlindungan: sebagai tolak bala atau ungkapan memohon perlindungan 

seupaya diberi kelancaran dan kesehatan budak angon dan kendaraan 

ternaknya. 

o Menangkal roh jahat: Rajah Tulak Allah berfungsi sebagai tameng 

pelindung bagi para penari dan penonton dari gangguan roh jahat. 

o Menjaga keseimbangan: Rajah-rajah dapat digunakan untuk menjaga  

keseimbangan antara dunia manusia dan dunia roh, sehingga pertunjukan 

dapat berlangsung dengan lancar dan aman. 

3. Peningkatan konsentrasi: 

o Fokus pada tujuan ritual: dapat membantu budak angon untuk fokus pada 

tujuan ritual dan mencapai keadaan trans yang memungkinkan mereka 

untuk berkomunikasi dengan dunia roh. 



90 
 

90 
 

o Meningkatkan kekuatan spiritual: Dengan melafalkan rajah secara berulang, 

budak angon dapat meningkatkan kekuatan spiritual mereka dan 

memperkuat hubungan mereka dengan leluhur. 

4. Penciptaan atmosfir sakral: 

o Suara mistis: Suara mantra yang diucapkan oleh punduh dan pengiring tari 

dadung menciptakan atmosfer yang mistis dan khusyuk, sehingga 

penonton dapat merasakan kehadiran kekuatan gaib. 

o Visualisasi simbol-simbol sakral: Rajah memberikan visualisasi yang kuat 

tentang kekuatan-kekuatan spiritual yang hadir dalam Pesta Dadung. 

Beberapa rajah yang ada dalam Upacara Pesta Dadung memiliki tujuan 

tersendiri. Tujuan beberapa rajah yang ada dalam Pesta Dadung diantaranya: 

• Rajah Punduh:  Sebagai rajah pembuka sebelum pertunjukan dimulai, punduh 

akan melafalkan rajah pembuka untuk memanggil roh leluhur dan meminta izin 

untuk mengadakan upacara. 

• Rajah Dadung: Dadung yang masih pada tempatnya, tumpeng nasi punir 

diayunkan kekiri sebanyak tiga kali putaran bersamaan dengan dibacakan rajah 

dadung oleh punduh. digerakan tiga kali putaran dudukuy, cameti, 

iteuk/tongkat dilap dan dibersihkan diatas asap kemenyan simbol meminta 

perlindungan dan kekuatan. 

• Rajah Tulak Allah: Selanjutnya punduh melafalkan rajah tulak Allah dan 

berucap meminta perlindungan dan keselamatan. 

 

 



91 
 

91 
 

Adapun rajah atau matra tersebut seperti dibawah ini:   

1. Rajah Punduh 
Allah Kaula Pangampura 
Parukuyan rat Gumirang 
Kagigir ka para Nabi 
Kahandap ka ambu ka rama 
Nucalik na tungtung damar 
Kadaharan tungtung kukus 
Sakedap kanu kagungan 
 
Artinya : 
Allah kami mohon maaf  
Perapian dunia yang cemerlang 
Asapnya sikendi wulang  
kesamping untuk paranabi 
Kebawah untuk ibu dan ayah 
Yang tinggal di ujung pelita 
Makanan diujung perapian 
Sejenak kepada yang empu-Nya 
 

2. Rajah Dadung 
Ahung sira wenda sira wengi 
Sira wenda ngaran beurang 
Sira wengi ngaran peuting 
Nu munggah na tungtung biwir 
Nu lengah na tungtung letah 
Sri guna waruga lema -Gunawisesa 
 
Sakitu kawgungan aing 
Congcot anjing belang tawe 
Pateuh hayam beureum warna 
Ditewak beunang sakuten 
Diwadahan na Cupu Manik Kembang Rarang 
 
Bijil cai tina biwir  
Ngalacak tina kadaka 
Jaksa putih Dewantara 
Nagaweru Dewantara 
Istikahana muka hana 
Istikahana seweu Dewantara 
Inder buana nu wisesa 
Diasuh kunu Kawasa 
 
 
 



92 
 

92 
 

 Artinya: 
Menyebutnya kepada beliau yang Maha Mengetahui 
Beliau mengetahui siang 
Beliau mengetahui malam 
Yang tinggal di pangkal bibir 
Yang singgah di ujung lidah 
Sriguna waruga lema-Gunawisesa 
 Sekian pengetahuanku 
Ekor anjing belang mantra  
Ayam pincang berwarna merah kuning 
Beras tumpah bersama bumbu berwarna 
Ditangkap dapat sepasang 
Disimpang dalam Cupu Manik Kembang Rarang 
 

3. Tulak Allah 

Tulak Allah tulak pangeran 
Ti wetan lemah abang 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Malik  maning pernah ngetan 
 
Tulak Allah tulak pangeran 
Ti kidul  lemahna ireng 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Malik  maning pernah Ngidul 
 
Tulak Allah tulak pangeran 
Ti kulon  lemahna ireng 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Malik  maning pernah Ngulon 
 
Tulak Allah tulak pangeran 
Tikaler  lemahna kayas 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Malik  maning pernah Ngaler 
 
Tulak Allah tulak pangeran 
Tiluhur  lemahna abang 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Malik  maning pernah luhur 
 
Tulak Allah tulak pangeran 
Tihandap tikayu batu 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Malik  maning pernah handap 
 
 



93 
 

93 
 

Kurang lebih artinya: 
Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran 
Dari Timur tanahnya merah 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Pulang kembali ke arah Timur 
 
Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran 
Dari Selatan tanahnya hitam 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Pulang kembali ke arah selatan 
 
Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran 
Dari Barat tanahnya Kuninga 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Pulang kembali ke arah barat 
 
Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran 
Dari utara tanahnya Ungu 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Pulang kembali ke arah Utara 
 
Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran 
Dari atas tanahnya merah 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Pulang kembali ke arah atas 
 
Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran 
Dari bawah dari kayu dan batu 
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang 
Pulang kembali ke arah bawah 

 

Dari ketiga rajah tersebut, terlihat bahwa doa pada rajah pertama merupakan 

ungkapan kepasrahan dan permohonan ampun, serta mendoakan Nabi dan kedua 

orang tua, yang ditujukan kepada Sang Maha Pencipta. Rajah Dadung ditujukan 

kepada para leluhur, sedangkan Rajah Tulak Allah digunakan sebagai upaya untuk 

menjauhkan diri dari roh-roh jahat dan marabahaya. Hal ini sebagaimana dijelaskan 

oleh Wahyoe Kusuma (1996). Dari ketiga rajah tersebut, terlihat bahwa doa pada 

rajah pertama merupakan ungkapan kepasrahan dan permohonan ampun, serta 



94 
 

94 
 

mendoakan para nabi dan kedua orang tua, yang ditujukan kepada Sang Maha 

Pencipta. Rajah Dadung ditujukan kepada para leluhur, sedangkan Rajah Tulak 

Allah digunakan sebagai upaya untuk menjauhkan diri dari roh-roh jahat dan 

marabahaya. Hal ini sebagaimana dijelaskan oleh Wahyoe Kusuma (1996). Adapun 

rajah Khulu Sungkang dalam skripsinya S.Eka Jayasulila yaitu: 

4. Khulu Sungsang 

Khulu sungsang sada pulang 
Kapapag kapulang pulang 
Bisi datang panyakit ti Wetan 
Pulang deui kawetan 
 
Khulu sungsang sada pulang 
Kapapag kapulang pulang 
Bisi datang panyakit ti kidul 
Pulang deui kakidul 
 
Khulu sungsang sada pulang 
Kapapag kapulang pulang 
Bisi datang panyakit ti kulon 
Pulang deui kulon 
 
Khulu sungsang sada pulang 
Kapapag kapulang pulang 
Bisi datang panyakit ti kaler 
Pulang deui kakaler 
 
Khulu sungsang sada pulang 
Kapapag kapulang pulang 
Bisi datang panyakit ti luhur 
Pulang deui kaluhur 
 
Khulu sungsang sada pulang 
Kapapag kapulang pulang 
Bisi datang panyakit ti handap 
Pulang deui kahandap 
 
Artinya kurang lebih: 
Sebutlah dia sungsang seperti pulang 
Bertemu terbawa pulang 
Bila datang penyakit dari timur 
Pulanglah ke timur 



95 
 

95 
 

 
Sebutlah dia sungsang seperti pulang 
Bertemu terbawa pulang 
Bila datang penyakit dari Barat 
Pulanglah ke Barat 
 
Sebutlah dia sungsang seperti pulang 
Bertemu terbawa pulang 
Bila datang penyakit dari Utara 
Pulanglah ke Utara 
 
Sebutlah dia sungsang seperti pulang 
Bertemu terbawa pulang 
Bila datang penyakit dari Selatan 
Pulanglah ke Selatan 
 
Sebutlah dia sungsang seperti pulang 
Bertemu terbawa pulang 
Bila datang penyakit dari atas 
Pulanglah ke atas 
 
Sebutlah dia sungsang seperti pulang 
Bertemu terbawa pulang 
Bila datang penyakit dari bawah 
Pulanglah ke bawah 

Rajah yang diucapkan verbal oleh A Nuryaman sebagai punduh saat ini yaitu 

”Megat kanu agung bisi aya keuret nu kirang patuh, kanu tamu agung. dijaga 

diraksa,sesepuh dijaga kunu maha kuasa”. (A Nuryaman, wawancara  di 

Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Kurang lebih artinya: memohon kepada 

Yang Maha Kuasa, Maafkan bila ada kelakuan atau perintah yang kurang taat. 

Mohon penjagaan oleh leluhur dan semua Atas Kehendak Mu”. 

Melihat arti dari Khulu Sungsang, rajah tersebut seolah bertujuan untuk menolak 

segala penyakit dari segala penjuru arah . Hal ini terlihat dari kalimat yang berarti 

bila datang dari arah manapun maka pulanglah dari arah tersebut. Begitu juga 

Menurut Eka S. Jayasusila dalam skripsinya rajah Khulu Sungsang di atas adalah 



96 
 

96 
 

tidak lain bertunjuan untuk menolak segala penyakit yang biasa menyerang manusia 

dan hewan ternak demi menjaga pertanian mereka. Ditambah lagi dengan rajah 

pendek yang dilontarkan punduh saat ini, memang benar adanya bertunjuan 

menginginkan pertolongan dan perlindungan dari Yang Maha Kuasa melalui leluhur 

mereka. 

 

2. Gerakan Punduh ketika membacakan rajah 

Punduh adalah orang yang biasa dipercaya dan dihormati oleh masyarakat 

dalam meminpin upacara ritual Pesta Dadung. Punduh adalah orang yang paling 

disegani dalam Upacara Pesta Dadung karena dianggap memiliki ilmu yang tinggi. 

Punduh yang meminpin upacara sekarang bernama A Nuryaman yang sudah lima 

belas tahun lamanya menjadi punduh dalam Upacara Pesta Dadung. Artinya A 

Nuryaman sudah menjadi punduh kisaran lima periode.  

 

 
Gambar 43. 

Punduh Mengambil Daun Sirih 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 



97 
 

97 
 

Upacara adat Pesta Dadung diawali dengan punduh membakar kemenyan dan 

membancakan matra atau disebut juga rajah. Punduh membacakan doa berbarengan 

dengan membakar kemenyan. Langkah gerak pertama yang dilakukan punduh yaitu 

mengambil daun sirih yang dikebaskan keenam penjuru arah yaitu kearah atas, 

bawah, arah kanan, arah kiri, arah belakang, dan depan setelah diarahkan pada asap 

kemenyan. 

Peralatan berladang yang biasa di gunakan budak angon adalah Pecut cameti 

.Punduh mengambil pecut/cameti kemudian diarahkan pada asap kemenyan seperti 

sedang dimandikan oleh asap kemenyan sambil diibacakan doa/rajah. Seperti 

sebelumnya yang dilakukan punduh pada daun siri. Punduh juga melakukanya 

Gerakan enam arah pada pecut/cameti.  

 

 
Gambar 44. 

Punduh Membacakan Doa Dengan Memegang Pecut/Cameti 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 
Gerakan tahapan ketiga punduh yaitu mengambil tongkat yang bagian 

kepalanya menyerupai kepala kerbau. Tongkat tersebut dihadapkan pada asap 

kemenyan tepat di depanya. Pergerakan tongkat seolah dihadapkan ke depan kanan, 

kiri, atas, dan bawah. Sebelumnya, bagian badan tongkat dielus dengan lap, seolah 



98 
 

98 
 

dibersihkan dari kotoran-kotoran atau debu yang menempel agar peralatan yang 

digunakan dalam upacara merupakan alat yang bersih. Kemudian kepala tongkat 

tersebut diarahkan pada enam arah. seperti sebelumnya. 

 
Gambar 45. 

Punduh membersihkan tongkat dan membacakan doa/rajah 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 
Berbeda dengan daun sirih, pecut/cemeti dan tongkat/iteuk, pergerakan punduh 

dalam meberikan doa/rajah dengan media tumpeng kuning nasi punar serta dadung 

tidak diarahkan pada beberapa penjuru tetapi di gerakan mengayun memutar diatas 

asap kemenyan berbarengan dengan ucapan rajah dan doa. Tumpeng nasi punar 

kuning yang digerakkan di atas asap kemenyan melingkar sebanyak tiga kali 

dengan perlahan searah jarum jam. 

 

 
Gambar 46. 

Rajah punduh dengan menggunakan media tumpeng 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 



99 
 

99 
 

Tahap terakhir pergerakan punduh yang membacakan doa dan rajah yaitu 

menggerakkan dadung kosara/pusaka. Salah seorang pamayang membuka tempat 

yang berbentuk lingkaran yang di dalamnya terdapat dadung yang dibungkus kain 

putih. Kemudian kain bagian atas yang membungkus dadung dibuka supaya terlihat 

dadungnya. 

 
Gambar 47. 

Mamayang menyiapkan dadung untuk di doakan 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 
Dadung yang disimpan di wadah berbentuk bulat diarahkan pada asap 

kemenyan sebagai bagian dari ritual. Punduh, yang memimpin prosesi tersebut, 

membacakan rajah sambil memegang dadung dan mengarahkannya ke asap 

kemenyan. Setelah itu, dadung diayunkan berputar ke kiri di atas asap kemenyan 

sebanyak tiga kali. Menurut teori paradoks Jacob Sumardjo, pola tiga memiliki 

makna simbolis sebagai upaya untuk menciptakan keharmonisan, keserasian, dan 

harapan akan keselamatan. Ritual ini mencerminkan nilai-nilai tradisional yang 

sarat makna spiritual dan filosofis dalam kehidupan masyarakat. 



100 
 

100 
 

 
Gambar 48.. 

Punduh berdoa dan menggerakan dadung tiga kali gerakan melingkar 
(Sumber: Retnawati, 2023) 

 
Dadung Kosara di Gerakan dengan arah pergerakan putaran arah putaran ke 

kiri yaitu searah jarum jam sebanyak tiga kali.kemudian dadun disimpang kembali. 

Apabila perputaran arah berlawanan jarum jam maka artinya itu adalah untuk rohani. 
Namun berbeda dengan perputaran arah yang searah jarum jam artinya adalah 
manusiawi untuk jasman atau keduniaan (Jacob, wawancara di Padasuka pada tanggal 
18 September 2024). 

Dari arah gerakan punduh ketika membacakan doa/mantra dengan memegang 

tumpeng.kolotok dan Dadung searah jarum jam dapat dikatakan bahwa para budak 

angon dengan bantuan punduh membacakan rajah dan menggerakan alat-alat 

tersebut dengan media penghubung asap kemenyam mengharapakan kesehatan 

untuk binatang ternak dalam menjalankan pertanian kedepanya.  

 

F. Element Pendukung Pesta Dadung 

1. Musik Iringan 

Iringan musik atau karawitan merupakan pendukung yang tidak dapat 

diipisahkan dengan tari, sebab tari dan musik (karawitan) merupakan paduan yang 

harmonis. Musik atau iringan selain sebagai pengiring tari juga berfungsi sebagai 



101 
 

101 
 

pemberi suasana tari yang ditampilkan Ratih E.W, Endang (2021:8). Iringan sangat 

dibutuhkan dalam sebuah pertunjukan untuk menunjang suasana yang akan 

dirasakan. 

 
Gambar 49. 

Seperangkat gamelan berlaras pelog-salendro 
(Sumber: Retnawati,  2023) 

Musik iringan yang dipakai adalah gamelan yang berlaras salendro. 

Seperangkat gamelan yang mengiringi Upacara Pesta Dadung di antarnya adalah 

Saron1, Saron 2, Peking, Kenong, Gambang, Bonang, Bonang penerus, Kendang, 

Rebab, Demung, Goong. 

Lagu Ayang Ayang Gung menggunakan laras Salendro dengan menggunakan 

pirigan sinyur. Adapaun badan dan notasi sinyur sebagai berikut: 

 

Sinyur 

Pngt : 5   4   3   1   3   2   1  

Sr : / 2   2  4  2  /  1  1  3  1 / 2  2  4  2 / 3  3  1  3 / 

    / 2  2  4  2  / 1  1  3  1 / 2  2  4  2 / 4  4  2  4 / 

Bn : / 4/4  4/4 5/5  1/1  / 1/1  1/1   5/5  3/3 / 3/3  3/3 2/2 4/4 / 3/3 3/3 1/1 3/3 / 



102 
 

102 
 

/2/2  2/2  4/4 2/2 /  1/1 1/1 3/3 1/1 / 2/2 2/2 4/4 2/2  /  4/4 4/4 2/2 4/4 / 

G :/ - P - - / - P - - /  - P – P/  - P – Ng / - P - - / - P - - / - P – P / - P – Ng / 

N : / - - -  N/ - - - N/ - - - N / - - - N/ - - - N/ - - - N/ - - - N/ - - - N/ 

 

2. Lagu 

Pesta Dadung yang utama dan dianggap sakral yaitu pada saat bagian 

menarikan dadung bersama. Lagu Ayang-ayang Gung adalah lagu yang utama saat 

upacara ritual Pesta Dadung. Sementara untuk bagian hiburan menggunakan lagu 

Renggong buyut dan rayak-rayak. Lagu pembuka pada saat arak-arakan adalah 

lagu Subaya karya Paguyuban Pesta Dadung yang ada di Desa Legokherang yang 

sudah diaransemen rumpakanya, musiknya menjadi lagu Kasawang Legokherang. 

Kasawang Legokherang. 
 

Sisi Gunung Padumukan 
Tempat sirna pangancikan 
Henteu kurang sandang pangan 
Tina hasil pertanian 

Patanina Pada Mukti 
Taliti tur ati-ati 
Rakyatna enggeus Ngahiji 
Teu Tinggal tali paranti 

Gunung Subang perbatasan 
Dihandapna kabuyutan 
Eta tempat anu sakral 
Patilasan Karuhun urang 

Ti kidulna gunung bangkok 
Sadayana heunte helok 
Gegeden pada ngalongok 
Hayang apal lembur legok 

Nu anggang pada daratang 
Hayang terang Legokherang 
Mun geus mulangna kasawang 
Yen tutugan Gunung Subang 

Budaya jaman baheula 
Ku rakyat didama-dama 



103 
 

103 
 

Henteu ilang tetekona 
Nepi ka jaman ayeuna 

Sakitu nu kapihatur 
Nyukcruk galur nu kapungkur 
Beja ti para luluhur 
Legok mah moal takabur 
  

 Lagu Kasawang Legokherangg dan Ronggeng Buyut menggunakan laras 

salendro dengan pirigan lagu Macan ucul. Adapun bagan lagu Macan ucul sebagai 

berikut. 

3   1   2   4   5   3   4 
/3   -- 5  /  3    --   1/  3   --   5/  3    –   4 / 
 

Renggong Buyut 
Kukupu tiluhur lawu 
Ari mupu hideung deui 
Hideung deui, gening 
Jungjunan ulah sok kitu 
Ulah nganyenyeri deui, nyeuri deui 
Kapan abdi gaduh suweng  
Naha heunte dipongpokan 
Kapan abdi keur baluweng dunungan 
Naha henteu dilongokan. Di longokan 
Sae abdi dijampangan 
Nganggona dikakiwakeun, Kakiwakeun geuning 
Sae abdi ngarencangan 
Ngan ulah disapirakeun disapirakeun 
Samoja sareng malati 
Kacapiring sisi cai 
Kembang soca buah ati dunungan 
Kapieling siang wengi siang wengi 

 
Rayak-rayak 

Ari lilin lilin Bandung 
Ges hurung sok poek deui 
Ari ulin ulin Bandung 
Geus embung, geus embung sok daek deui 
 
Cirebon cikutamaya 
Cikoneng marigi deui 
Samborong sok tara aya 
Sihoreng..sihoreng geus boga deui 
 



104 
 

104 
 

Kapungkur abdi di Bandung 
Ayeuna kantun tebihna 
Kapungkur ruing mungpulung 
Ayeuna. ayeuna kantun sedihna 
 
Bongan bangkong bongan bangkong 
Kacai teu dimandikeun 
Bongan bohong bongan bohong 
Pasini pasini teu dijadikeun 
 
Kapan abdi gaduh suweng 
Naha naha teu dipongpokan 
Kapan abdi keur baluweng 
Kunaon. Kunaon teu dilongokan 
 
Kaso pondok kaso Panjang 
Kaso ngaroyom kajalan 
Sono mondok sono nganjang 
Sono patepang dijalan 

 
Berikut ini adalah notasi lagu Ayang-ayang Gung dalam laras salendro 

Ayang ayang Gung 

Ayang ayang Gung 
Gung Goongna Rame 
Menak ti wastanu 
Nujadi wadana 
Naha maneh kitu, tu 
Tukang olo-olo, lo 
Loba anu giruk, ruk 
Ruket jeng Kumpeni, ni 
Niat jadi pangkat, kat 
Katon Kagorengan, ngan 
Ngantos kanjeng dalem, lem 
Lempa Lempi Lempong 

 



105 
 

105 
 

 
 

 
 



106 
 

106 
 

Lagu Ayang-Ayang Gung biasa sering dinyanyikan oleh anak-anak ketika 

bermain. Ayang-Ayang Gung merupakan sebuah lagu yang kurang lebih 

menceritakan seorang wedana atau bangsawan yang mengkhianati bangsanya 

sendiri demi kekuasaan yang semu. Menelisik lebih dalam lagu Ayang Ayang Gung 

sebagai lagu pengiring dadung yang ditarikan di dalam Upacara Pesta Dadung 

merupakan cara masyarakat Legokherang menyinggung atau mengkritik para 

pejabat yang menghadiri acara agar tetap amanah dalam mengemban tugas yang 

harus senantiasa mendengarkan dan mengayom keluh kesah masyarkat. 

Lagu Ayang-Ayang Gung terus dinyanyikan berulang-ulang dengan tempo dan 

irama yang sama. Kepala desa beserta jajaran aparat desa menari mengikuti irama, 

selangkah demi selangkah, hingga mencapai titik akhir. Setelah dadung diberikan 

dan disimpan kembali oleh punduh, mereka pun kembali duduk di tempat masing-

masing. 

 
3. Hasil Panen 

Hasil panen yang tentunya membuktikan bahwa hasil dari pertanian dalam 

mata pencaharian di desa tersebut benar adanya. Pesta Dadung rasanya tidak begitu 

lengkap tanpa adanya hasil panen.  Karena tujuan diadakan Pesta Dadung tidak 

lain tidak bukan adalah untuk mensyukuri hasil panen dan meminta kesuburan dan 

kesehatan terhadap binatang kerbau sebagai alat membajak sawah, supaya 

pertanian mereka terhindar dari hama penyakit. 

Adapun hasil panen tersebut dibawa beramai-ramai oleh para budak angon, 

misalnya padi, umbi-umbian, sayur-sayuran dan kacang kacangan. Hasil panen 



107 
 

107 
 

tersebut serentak diperliatkan supaya diketahui bahwa hasil panen terlihat 

melimpah. 

 
Gambar 50. 

 Hasil panen sayur-sayuran dan kacang-kacangan  
(Sumber: Retnawati,  2023) 

 
Gambar 51. 

 Hasil panen umbi-umbian dan buah-buahan  
(Sumber: Retnawati,  2023) 

 



108 
 

108 
 

 
Gambar 52. 

Hasil Panen Padi  
(Sumber: Retnawati, 2023) 

  




