49

BAB III

PESTA DADUNG

A. Asal Usul Pesta Dadung

Pesta Dadung di Legokherang memiliki asal-usul yang sangat erat kaitannya
dengan tradisi masyarakat setempat, yang bermula dari cerita/mitos seorang budak
angon (penggembala kerbau) yang memiliki sebuah nadar. Mitos adalah sebuah
ceritera yang memberikan pedoman dan arah tertentu kepada seklompok orang. Inti
ceritera itu adalah lambang-lambang yang mencetuskan pengalaman manusia
purba. Bisri Hasan (2017:9) Menurut cerita mitos tesebut sang budak angon berkata
bahwa jika ia berhasil memiliki 12 ekor kerbau, maka ia berjanji akan
mengurbankan satu ekor kerbau untuk mengadakan sebuah pesta. Janji ini akhirnya
dipenuhi, dan dari sinilah lahir tradisi pesta yang dikenal dengan Pesta Dadung.

Penjelasan lainya diberikan oleh A. Nuryaman yang menceritakan tentang
ucapan budak angon tersebut, "Lamun kuring boga munding 12 ekor, kuring bade
ngorbanken 1 munding.” (Dahlan, wawancara di Legokherang pada tanggal 28
Oktober 2013). Setelah nadar itu terlaksana, muncul penjelmaan kerbau bernama
Siangana Siangani yang menegaskan tentang kesanggupan kerbau untuk membantu
manusia. Kerbau ini menyatakan tiga hal penting: “Lamun butuh tanaga geura
gaweken, Lamun butuh duit aing geura jual, Lamun butuh lapar jeung kahayang
geura munajat kanu maha kuasa aing geura peuncit,” (A Nuryaman, wawancara di
Legokherang pada tanggal 28 Oktober 2013)

Kurang lebih artinya:



50

Jika manusia membutuhkan tenaga, ia bisa menggunakan kerbau untuk
bekerja; Jika membutuhkan uang, kerbau bisa dijual; Jika kelaparan atau memiliki
keinginan tertentu, mereka bisa berdoa kepada Yang Maha Kuasa, dan kerbau bisa
dikurbankan.

Kerbau dan dadung merupakan dua hal yang saling terkait ketika budak angon
menggembalakan ternak di ladang. Dalam kesehariannya, para budak angon yang
bekerja di ladang selalu berinteraksi dengan kerbau. Kerbau dipilih sebagai hewan
yang dikurbankan memiliki karakteristik yang berbeda dari binatang lain, seperti
kesabaran yang luar biasa. (A Nuryaman, wawancara di Legokherang tanggal 28
Oktober 2024). Kerbau mampu menerima perlakuan keras dengan diam dan patuh,
seperti saat dipecut, namun tetap bekerja dengan baik tanpa mengeluh. Karakter
sabar dan kesanggupan kerbau ini menjadi alasan utama mengapa kerbau dipilih
untuk dikurbankan dalam tradisi tersebut.

Pesta Dadung menjadi sebuah kesenian tradisi budaya lokal Desa
Legokherang. pada tahun 1943 dan yang mempopulerkan adalah kepala desa. Saat
itu Pesta Dadung merupakan salah satu kesenian tradisional yang menjadi bagian
dari budaya lokal Desa Legokherang. Tradisi ini bermula pada tahun 1943 dan
dipopulerkan oleh kepala desa saat itu, Hasan War’i, yang dikenal dengan julukan
Eyang Kuwu Gardu. Semenjak itu Tradisi ini terus dirawat dengan di adakan
selama tiga tahun sekali sebagai bentuk penghormatan terhadap warisan budaya
yang telah bertahan selama puluhan tahun, menjadi identitas dan kebanggaan bagi

masyarakat Desa Legokherang.



51

B. Prosesi Upacara Pesta Dadung

Pesta Dadung berlangsung tidak semata langsung digelar tetapi melalui
tahapan-tahapan tersendiri sebelum diadakanya Pesta Dadung. Di antaranya ada
tahapan ritual. Adapun tahapan ritual dalam Pesta Dadung diadakan satu hari

sebelum diselenggarakan Pesta Dadung yaitu dinamakan Hajat Bumi.

1. PraPesta Dadung

Kegiatan yang dilakukan satu hari sebelum Pesta Dadung meliputi
penyembelihan kerbau dan pelaksanaan Hajat Bumi. Hajat Bumi biasanya diadakan
pada hari Sabtu. Mengapa Hajat Bumi harus diadakanya di hari Sabtu karena Sabtu
artinya bumi. “Hajat Bumi mah da kedahna di poe sabtu, sabab sabtu hartosna bumi”
artinya Sedekah bumi biasa diadakan harus di hari Sabtu dikarenakan arti dari hari
Sabtu adalah Bumi. (Ranta, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2024).
Tujuan dari Sedekah Bumi adalah mengurbankan dan mempersembahkan binatang
sebagai bentuk sedekah kepada bumi.

Pesta Dadung diselenggarakan selama dua hari, yaitu pada hari Sabtu dan
Minggu. Hari pertama diisi dengan kegiatan Hajat Bumi, sedangkan hari kedua
berupa Upacara Ritual Pesta Dadung dan hiburan bagi para budak angon. Pesta
Dadung pada hari Minggu dimulai pukul 08.00 pagi dan berlangsung hingga pukul
12.00 siang.

Hajat Bumi menjadi bagian dari rangkaian Pra-Pesta Dadung, yang memiliki
perbedaan dengan Hajat Bumi tahunan pada jenis hewan kurbannya. Jika dalam

Hajat Bumi tahunan hewan yang dikurbankan adalah kambing, maka pada Hajat



52

Bumi yang diadakan sebagai Pra-Pesta Dadung, kerbau digunakan sebagai hewan
persembahan. Meskipun jenis hewan yang dikurbankan berbeda, tujuan dari kedua
ritual ini tetap sama, yaitu memohon kesuburan pertanian agar hasil panen
melimpah. Persembahan kerbau dalam Hajat Bumi mencerminkan kepercayaan
masyarakat Desa Legokherang dalam menjaga keseimbangan dengan alam
sekaligus sebagai bentuk penghormatan terhadap alam yang menjadi sumber
kehidupan mereka.

Kegiatan Hajat Bumi diawali dengan penyembelihan binatang kerbau di Balai
Desa Legokherang. Sebelum kerbau disembelih, kerbau tersebut dimandikan dan
digembalakan terlebih dahulu. Setelah itu kerbau disembelih oleh abah sepuh
sebagai persembahan dengan tujuan mendapatkan hasil panen yang melimpah.
Abah sepuh adalah seseorang yang dituakan atau tokoh warga yang dihormati
(Daris, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Abah sepuh itu
bernama Ranta. Abah Ranta dengan perlengkapan sesajen dan kemenyan yang siap

membacakan doa terlebih dahulu sebelum kerbau disembelih.



53

Gambar 10.
Persiapan Mebakar Kemenyan Dalam Penyembelihan Kerbau
(Sumber: Retnawati 2023)

Sebelum penyembelihan berlangsung kerbau diberi makan, digembalakan,
dimadikan, diberikan doa terlebih dahulu, setelah itu barulah kerbau siap untuk
disembelih. Prosesi penyembelihan kerbau tidak sembarang menyembelih tetapi ada
hal lain yang harus disiapkan misalnya membacakan doa dan mebakar kemenyan
yang asapnya diarahkan pada kerbau supaya kerbau menghisap asap kemenyan

setelah itu dilanjutkan dengan penyembelihan kerbau.

Gambar 11.
Pembacaan Doa dan Membakar kemenyan Sebelum Penyembelihan Kerbau
(Sumber: Retnawati. 2023)



54

Proses penyembelihan kerbau berlangsung khidmat, tertib dan bersih. Darah
kerbau yang mengalir dari leher kerbau diarahkan pada lubang yang sudah dibuat

sebelumnya.

Gambar 12.
Prosesi Penyembelihan Kerbau
(Sumber: Retnawati,2023)

Penyembelihan dilakukan secara ihsan dan syar’i, hewan disembelih
menggunakan pisau yang sangat tajam supaya penyembelihan dilakukan dengan

satu sayatan saja agar hewan tersebut tidak tersiksa dengan penyembelihanya.

Gambar 13.
Penyembelihan 2 ekor ayam jantan da betina
(Sumber: Retnawati, 2023)



55

Ada dua ekor ayam yang harus di sembelih selain satu ekor kerbau yang utama
di hari Sabtu jam 8.00. Penyembelihan ayam dilakukan setelah kerbau selesai
disembelih. Dua ekor ayam yang disembelih yaitu ayam yang berbulu hitam dan
putih. Penyembelihan dilakukan secara ihsan dan syar’i, hewan di sembelih hanya
satu kali sayatan saja agar hewan tersebut tidak merasa tersiksa dengan

sembelihannya. Sebagaimana sabda Rasululah SAW:

O Dol gl g JelesUidlpads) syt ) I gy | s nhr s g acly!

> i g ol s e

(Artinya: dari saddadi ibnu aus, Rosulullah SAW. Bersabda: “sesungguhnya Allah
menetapkan supaya berbuat baik terhadap segala sesuatu. Apabila kamu membunubh,
bunuhlah dengan baik. Apabila kamu hendak menyembelih, sembelihlah dengan baik
dan hendaklah mempertajam pisaunya dan memberikan kesenangan terhadap binatang
yang disembelih (HR.Muslim )

Abah Ranta menyembelih kerbau dilakukan dengan baik dan benar seperti

kerbau dihadapkan ke arah kulon atau Kiblat. Dan adapun penyembelihan yang
baik adalah sebagai berikut:

- Penyembelihan dilakukan pada ternak dalam keadaan posisi rebah.

- Hewan sembelihan digulingkan ke rusuk kiri dan dihadapkan ke kiblat.

- Setelah ternak rebah dan terikat dengan baik, ternak ditengadahkan sehingga leher
bawah terentang.

- Pada lantai disediakan bak untuk menampung darah yang berdinding pendek.

- Mengatur posisi executor (penyembelih) mencari posisi aman agar tidak terjadi
kecelakaan.

- Kemudian mengucapkan basmalah, sembelih dengan pisau yang tajam pada bagian
leher sehingga kerongkongan, trakea, vena jugularis, dan arteri karotis terpotong.

- Setelah vena jugularis dan arteri karotis terpotong, darah akan menyembur keluar.

- Membiarkannya hingga hewan dipastikan benar-benar mati (Siddiq, Moch
Aldiyansyah 2019:11).

Dari aspek religius menunjukkan adanya suatu bentuk penghambaan kepada
Allah SWT. “Walaupun tidak diajarkan dalam Islam, namun di dalamnya ada

muatan nilai-nilai yang diajarkan dalam Islam, yaitu permohonan kepada Allah



56

Swt. dalam rangka keselamatan dan kebahagiaan melalui laku suci (proses
penyucian diri) dari berbagai kotoran dan noda dosa yang selama ini telah dilakukan
sebagaimna yang terdapat dalam Tradisi Memitu-Cirebon” (Iin, 2014:55) Hal ini
dapat diharapkan dapat meningkatkan iman dan taqwa seseorang.

Kuwu atau kepala desa dibawa oleh warga untuk mandi di Situ Cikabuyutan yang
dianggap sakral dan kramat untuk mengambil keberkahan ditengah terik matahari

kisaran jam 12.00

Gambar 14.
Prosesi memandikan Kuwu di Situ
(Sumber: Retnawati, 2023)

Susunan acara Hajat Bumi dimulai dengan pembacaan doa, dilanjutkan dengan
sambutan dari kuwu (kepala desa), ketua pelaksana, dan bendahara. Setelah itu,
dilakukan pengumpulan dadung oleh seluruh budak angon di desa. Para budak
angon membawa dadung masing-masing, yang kemudian dikumpulkan bersama
dadung sakti. Dadung tersebut didoakan secara khusus oleh Abah Sepuh, sosok
yang dihormati dan dituakan di desa tersebut. Setelah semua dadung terkumpul,
Abah Ranta dan Bapak Nuryaman, sebagai tokoh sepuh desa, memimpin doa untuk
keselamatan dan kesejahteraan bersama. Setelah rangkaian doa selesai, acara

diakhiri dengan makan bersama daging kerbau, yang menjadi simbol kebersamaan



57

dan rasa syukur masyarakat Desa Legokherang.

Gambar 15.
Mengumpulkan dadung pada acara Hajat Bumi
(Sumber: Retnawati, 2023)

Makan bersama yang dilaksanakan pada hari Sabtu dikenal sebagai Hajat atau
Sedekah Bumi. Acara ini biasanya berlangsung di sore hari setelah waktu Ashar
(ba’da Ashar). kegiatan ini dinamakan Hajat Bumi karena masyarakat
menghajatkan atau mempersembahkan kerbau sebagai simbol pengabdian dan rasa
syukur kepada alam. (Daris, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2024).
Kerbau dipilih karena dianggap memiliki peran yang sangat penting dalam
kehidupan masyarakat, terutama sebagai alat bantu utama dalam aktivitas pertanian.
Ritual ini juga menjadi wujud penghormatan dan doa bersama, dengan harapan agar

alam memberikan kesuburan serta hasil panen yang melimpah.



58

Gambar 16.
Acara Hajat Bumi
(Sumber: Retnawati, 2023)

2. Upacara Tradisi Pesta Dadung

Upacara Pesta Dadung diadakan dihari minggu. Pesta Dadung keseluruhan
dibagi menjadi tiga termin. Bagian pertama yaitu arak-arakan/ iring-iringan/ pawey
budak angon yang membawa hasil panen ke tempat acara Pesta Dadung diadakan.
Yang terdapat di bagian isi/inti adalah hal utama dalam acara tersebut yaitu bagian
prosesi pada saat menarikan dadung bersama. Termin ke dua yaitu Upacara adat
menarikan dadung. Dan bagian ketiga yaitu bagian hiburan budak angon. Selain itu

kegiatan lainya adalah sebagai pendukung.



59

Gambar 17.
Iring-Iringan Hasil Panen di Pesta Dadung
(Sumber: Daris.2006)

a. Arak-arakan/ iring-iringan budak angon

Pesta Dadung pada tahap pertama dimulai dengan helaran, iring-iringan, atau
arak-arakan. Dalam beberapa tahun terakhir, terdapat variasi dalam pengemasan
dan pelaksanaan Pesta Dadung, yang mencerminkan perbedaan gaya dan tradisi
dari waktu ke waktu. Diantaranya pengkemasan penjemputan budak angon dalam
Pesta Dadung di tahun 2019, dijemput oleh si lengser. Pesta Dadung tahun 2023
budak angon yang siap arak-arakan dijemput oleh para dayang atau penari cantik dari
sanggar Diwangkara soka kabupaten Kuningan. (Daris, wawancara di Legokherang
tanggal 28 Oktober 2024). Meski setiap perayaan berbeda pada bagian penjemputan
tetapi iringan yang digunakan tidak berubah yaitu diawali oleh Lagu Subaya yang

berjudul Kasawang Legokherang.



60

Gambar 18.
Budak angon yang mebawa rengkong padi
(Sumber: Retnawati, 2023)

Pelaksanaan Pesta Dadung di tahun 2023 diawali oleh penari yang siap
menjemput iring-iringan budak angon. Budak angon yang berjalan arak-arakan dari
timur ke arah barat dengan membawa hasil panen. Budak angon membawa
dongdang, rengkong, umbi-umbian, padi, dan yang utama yaitu dadung.

Arak-arakan atau helaran pawey membawa hasil panen yang dinamakan
dongdang. Dongdang adalah sebuah wadah/tempat yang terbuat dari semacam
kayu, dibawa penggembala berisi hasil pertanian (A Nuryaman, wawancara di
Legokherang tanggal 28 Oktober 2024). Ada tiga dongdang besar, satu dongdang

kecil dan satu rengkong yang diarak para budak angon menuju baledesa.



61

Gambar 19.
Dongdang Urutan Pertama Berisi Tumpeng Nasi Punar
(Sumber: Retnawati, 2023)

Urutan barisan budak angon beramai-ramai berjalan sambil menari ke arah
pelataran baledesa yaitu barisan pertama diisi oleh seorang Punduh didampingi
oleh dua mamayang. Urutan baris kedua yaitu ketua dari para budak angon tiga
orang salah satu budak angon membawa parupuyan kemenyan, yang satu
membawa pecut atau cambuk, satu lagi membawa tikar dan kolotok, yang

dikalungkan di lehernya.

Gambar 20.
Dongdang Urutan Kedua Berisi Dadung Kosara
(Sumber: Retnawati, 2023)



62

Urutan pada baris ketiga dimulai dengan seorang budak angon yang
memanggul dongdang pertama, yang berisi tumpeng nasi punar berwarna kuning.
Barisan berikutnya adalah budak angon yang memanggul dongdang kedua, yang
berisi umbi-umbian atau hasil panen. Dongdang ketiga, yang berukuran lebih kecil
dan berisi sayur-sayuran, dipanggul oleh budak angon yang masih anak-anak.
Sayur-sayuran dalam dongdang ketiga tersebut meliputi tomat, bawang, dan
kacang-kacangan. Setelah itu, barisan dilanjutkan dengan rengkong yang berisi

padi.

Gambar 21.
Dongdang urutan ketiga berisi umbi-umbian dan sayuran
(Sumber: Retnawati, 2023)

Gambar 22.
Dongdang kecil urutan ketiga berisi buah buahan
(Sumber: Retnawati, 2023)



63

Budak angon menari sambil berjalan bersama diiringi lagu “Subaya”, yang
dilantunkan sinden di panggung pelataran baledesa dengan diiringi pemirig gamelan
Salendro. Setelah sampai di pelataran baledesa hasil panen dikumpulkan di depan
masyarakat dan kepala desa serta jajaran aparat desa, seolah memperlihatkan hasil
panen yang berlimpah.

Sesampainya arak-arakan pawey para budak angon dibaledesa dilanjutkan
dengan acara inti. Susunan acara yang formil terlebih dahulu sebelum inti dari
Pesta Dadung yaitu: mulai dari pembukaan yang dibuka oleh pembawa acara,
sambutan kuwu, sambutan ketua pelaksana, sambutan Kadisdik Kuningan,
sambutan Bupati, kemudian acara inti “Upacara Adat Pesta Dadung”, dilanjutan
hiburan budak angon. Para budak angon meminta lagu rayak-rayak untuk bersuka
sebagai hiburan dengan menari bersama. Dan acara terakhir yaitu. dengan ditutup
oleh acara yang bernama Narayuda.

Narayuda yaitu semacam seni pantun yang dilontarkan dan dijawab langsung
oleh petinggi yang hadir pada Pesta Dadung. Narayuda adalah sebuah media
komunkasi masyarakat untuk berkeluh kesah terhadap pimpinan pemerintah
mengenai apa yang dikeluhkan oleh keadaan sasyarakat saat ini (Dahlan,
wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Narayuda terdapat dalam
susunan acara terakhir setelah acara hiburan tarian untuk budak angon. Narayuda
sebuah singgungan verbal yang diucapkan seseorang sebagai penyampaian keluh
kesah masyarakat dengan cara melontarkan beberapa pantun. Setelah pantun
diucapkan, pejabat atau bupati setempat langsung merespon dengan cara membalas

pantun tersebut. Berikut seni pantun yang di ungkapkan dalam narayuda di Pesta



64

Dadung tahun 2023:

Sanginten Kembang malati

Daun salam daun pulus

Hapunten ka pabupati

Hoyong jalan anu mulus

Respon dan balasan pantun langsung di jawab oleh bupati yang hadir dalam

acara tersebut, Adapun jawaban pantunya yaitu:

Kue Opak daun kulus

Cai bersih cai herang

2024 jalan marulus

Ti Cilebak ka Legokherang

b. Ritual Pesta Dadung

Upacara adat ritual dimulai dengan Sang Punduh membacakan rajah sambil
menaburkan kemenyan di hadapannya. Perangkat yang digunakan dalam ritual ini
meliputi kemenyan, parupuyan, tumpeng nasi kuning (punir), alas tikar, serta
dadung pusaka yang disimpan di tempat berbentuk lingkaran. Setelah semua
persyaratan tersebut dipersiapkan dengan lengkap, punduh akan membakar

kemenyan dan melantunkan mantra yang disebut sebagai rajah.



65

Gambar 23.
Tarian Budak angon
Sumber. Retnawati :2023

Salah seorang budak angon yang menari menghampiri punduh untuk meminta
izin dan penyerahan alat/perangkat atau properti yang digunakan budak angon di
antaranya kolotok, duduyuk/cetok, dan pecut /cameti. Iringan lagu kulu-kulu menjadi
iringan tarian budak angon dalam menerima alat tersebut. Cara budak angon
menghampiri dan menghadap punduh untuk menerima kembali alat/peralatannya
tidak semata-mata berjalan biasa tetapi budak angon sambil menari dengan gerak

tarian sederhana.

Gambar 24.
Budak angon Menghadap Punduh
(Sumber: Retnawati, 2023)



66

Budak angon memberikan pecut, cetok/dudukuy dan kolotok kepada punduh
untuk meminta doa keberkahan. Satu per satu alat pelengkap berladang diambil
punduh untuk dibacakan doa. Peralatan yang biasa digunakan oleh para budak
angon di ladang dirajah atau didoakan dengan tujuan untuk pembersihan dan

penyucian.

Gambar 25.
Budak angon menerima kembali peralatan berladang yang sudah di doakan punduh
(Sumber: Retnawati, 2023)

Setelah proses tersebut selesai, dua budak angon kembali menari menghadap
punduh untuk mengambil peralatan berladang mereka. Setelah itu cetok,
cumeti/pecut, dan kolotok diterima Kembali. Kemudian keda budak angon menari

Kembali dengan memakai peraltan yang sudah bacakan rajah/doa.

Gambar 26.
Budak angon memakai kembali klotok,dudukuy yang telah di doakan punduh
(Sumber: Retnawati, 2023)



67

Bagian selanjutnya yaitu bagian menarikan dadung kosara. Mula-mula kedua
mamayang menjemput kuwu dan jajaran aparat desa menari diiringi lagu Ayang-
Ayang Gung mendekati punduh untuk menerima dadung pusaka (kosara). Sang
punduh memberikan bagian kepala dadung kepada kuwu. Kuwu sebagai kata lain
dari kepala desa adalah orang pertama yang memegang dadung. Pergerakan
memegang dadung dilanjutkan aparat desa hingga yang terakhir mendapat ekor dari
dadung tersebut. Mereka melangkah mengikuti irama musik menari berputar
dengan memegang dadung berlawanan arah jarum jam sebanyak lima kali putaran.

Angka lima memiliki makna yang sangat kaya dan simbolis dalam berbagai
konteks budaya. Alasan di balik lima kali putaran lebih bersifat tradisi lisan turun-
temurun yang melakukan Pesta Dadung dan memiliki interpretasi yang berbeda-
beda mengenai makna angka lima dalam konteks tarian ini. Perputaran sebanyak
lima kali dalam tarian ini merupakan representasi dari kosmologi lokal, siklus alam,

dan nilai-nilai spiritual yang diyakini oleh masyarakat setempat.

¢. Hiburan Budak angon

Bagian hiburan merupakan penutup dari rangkaian acara Pesta Dadung. Pada
bagian ini, budak angon yang berpartisipasi bebas menari secara ekspresif.” Semua
gerakan yang ada pada Pesta Dadung ini adalah gerak tari dengan bentuk ekspresif
tanpa ada pakem atau peraturan tertentu yang perlu dipatuhi” (Retnawati, 2023:10).
Tidak ada aturan atau gerakan yang harus mengikuti pakem tertentu, sehingga tarian

yang ditampilkan mencerminkan ekspresi alami dan spontanitas dari setiap penari.



68

Musik pengiring pada bagian hiburan ini terdengar merdu, menggunakan laras
salendro yang dimainkan dengan gamelan lengkap. Awalnya, musik pengiring
dalam Pesta Dadung dimainkan menggunakan gamelan goong renteng. Namun,
setelah gamelan tersebut terbakar pada masa pemberontakan Darul Islam/Tentara
Islam Indonesia (DI/TII), goong renteng digantikan oleh alat musik dogdog. Saat
ini, musik pengiring menggunakan gamelan dengan laras salendro (Dahlan,

wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2024).

Gambar 27.
Budak Angon menari bersuka cita
Dokumentasi : Potret kuningan, 2018

Upacara Pesta Dadung memiliki sifat hiburan yang bertujuan untuk
memberikan kesenangan kepada para budak angon dan semua pihak yang terlibat
dalam acara tersebut. Pada bagian ketiga dari upacara ini, sang punduh memulai
dengan menanyakan keadaan para budak angon dan memastikan apakah mereka
menginginkan hiburan. Setelah itu, punduh menyampaikan permintaan mereka
kepada kelompok kesenian terkait lagu yang akan mereka tarikan. Kelompok

kesenian pun menyanggupi permintaan lagu dari para budak angon, yang biasanya



69

meliputi lagu Ronggeng Buyut dan Rayak-Rayak. Para budak angon kemudian
menari dengan penuh suka cita, membentuk lingkaran yang bergerak berlawanan

arah jarum jam, menciptakan suasana kebersamaan dan kegembiraan.

C. ELEMEN KESAKRALAN DALAM PESTA DADUNG
1. Dadung Kosara

Dadung adalah tali tambang yang diikatkan pada kerbau. Dadung merupakan
sebuah tali tambang/alat pengikat kerbau yang digunakan budak angon dalam
kegiatan berladang dan membajak sawah. Sementara itu, pada Pesta Dadung

digunakan sebagai property tari.

Gambar 28.
Dadung kosara dan dadung budak angon
(Sumber: Retnawati, 2023)

Dadung yang digunakan dalam tarian adalah tali tambang yang terbuat dari ijuk.
Ijuk tersebut berbahan dasar dari pohon aren. Menurut Daris dadung yang pertama
kali dibuat oleh bapak Mena yang panjangnya sembilan meter dari bahan ijuk

(Daris, wawancara di Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Hal ini



70

memungkinkan karena banyak ditemukan pohon aren di Desa Legokherang dan
hasil pertanian terkenal dari desa tersebut adalah gula aren. Maka dari itu
memungkinkan sekali petani memanfaatkan pohon aren untuk di jadikan [juk dan
dadung.

Dadung kosara adalah sebuah dadung yang dipercaya masyarakat Desa
Legokherang yang diyakini memiliki kesaktian. Karwisah mengatakan bahwa di
Pesta Dadung ngagunaken Dadung Sakti nu disebat Dadung Kosara di ibingken
ku kuwu jeung aparat desa, itu teh Dadung Kosara. (Karwisah, wawancara di
Legokherang tanggal 17 November 2024). Artinya dalam Pesta Dadung
menggunakan Dadung Sakti yang dinamakan Dadung Kosara, dadung tersebut di
tarikan oleh kepala desa dan aparat desa. Hal ini menunjukan masyarakat desa
tersebut meyakini bahwa Dadung Kosara memiliki nilai Kesakralan.

Dadung memiliki tiga bagian yaitu kepala, badan dan ekor. Pada bagian kepala
terlihat membulat lonjong lebih besar dari ekor dan badan. Dan bagian ekor terlihat
semakin kecil dan lacip. Dapat dikatakan maka dadung adalah sebuah alat atau
media sakral. Dari analisis tersebut, dadung tersebut berarti dadung termasuk pola
tiga.

Dadung yang dibentangkan memiliki panjang sekitar sembilan meter.
Sembilan adalah termasuk pola tiga karena tiga kali tiga hasilnya sembilan. Angka
sembilan berasal dari tiga kali tiga jumlahnya sembilan, termasuk pola tiga (Jacob,
wawancara di Padasuka pada tanggal 18 September 2024). Menurut teori estetika

paradoks dadung dilihat dari ukuran angka/ panjagnya termasuk dalam pola tiga.



71

Bentuk dadung yang panjang sebagai perwujudanya menyerupai ular. Hal ini
menurut mitos yang beredar dan diyakini di desa tersebut. Mitos merupakan ekspresi
primordial manusia atas pengalaman secara universal (Subianto 2022: 29). Dadung
sebagai analogi ular sebagai media perantara komunikasi pada Sang Maha pencipta.

Dadung Kosara atau disebut juga Dadung Sakti yang digunakan dalam tarian
memiliki panjang yang berukuran sembilan meter. Dikatakan sembilan meter karena

pada waktu itu biasanya anggota aparat desa berjumlah sembilan orang.

Gambar 29.
Dadung Pusaka atau Dadung Kosara
(Sumber: Retnawati, 2023)

Bagian dari dadung ada tiga yaitu kepala, badan, dan ekor. Kepala berbentuk
bulat melonjong dan lebih besar daripada bagian ekor. Dadung dibungkus kain yang
berwarna putih. Putih simbol kesucian dan dalam dunia sakral posisi putih berada di
dunia atas. Bagian badan adalah bagian dadung yang paling panjang jika
dibandingkan dengan anggota badan dadung yang lain. Bagian ekor adalah bagian
yang tipis dan kecil memanjang, lebih kecil bagian ekor jika dibandingkan dengan

bagian badan dan bagian kepala.



72

Penempatan posisi bagian dadung dalam pola tiga teori paradoks diliat dari

warna dan bentuk dadung teranalisis seperti bagan dibawabh ini:

Bagan 5.
Menganalisi Dadung dalam pola 3 teori Paradoks
(Sumber: Retnawati, 2023)

e A=dunia atas=kain putih yang membungkus kepala dadung yang berwana

putih melambangkan dunia atas

e B=dunia tengah= bagian badan dan ekor dadung yang berbentuk panjang

berarti juga laki-laki

e (= dunia bawah=kepala dadung yang berbentuk membulat lonjong dan lebih

besar dibandingkan dengan bagian ekor dadung melambangkan
perempuan atau dunia bawah.

Hasil analisa dengan mengaplikasikan teori paradoks pola tiga Jacob Sumardjo
dilihat dari warna dan bentuk sebagai simbol dan artinya maka dadung termasuk
dalam Pola tiga. Dadung kosara berwarna hitam. Dadung sebagai elemen terpenting
dari Upacara Pesta Dadung karena dadung memiliki fungsi sebagai jembatan

penghubung dunia atas dan dunia bawah supaya permohonan dari budak angon



73

tersampaikan. Dadung berfungsi memberikan spiritual dalam Upacara Pesta
Dadung.

Dadung tidak dipegang sembarangan, melainkan dengan penuh makna.
Tangan kiri memegang dadung yang diposisikan ke atas, seolah memberikan
penghormatan yang setinggi-tingginya pada dadung tersebut. Sementara itu, tangan
kanan menari dengan gerakan ayunan estetik, selaras dengan pijakan kaki yang
mengikuti irama musik yang bertempo sedang. Dadung dipegang secara bersama
sama melambangkan persatuan, kekuatan, senang bergotong-royong dan

keterhubungan antar individu dalam masyarakat.

2. Budak Angon

Budak angon berarti penggembala yang aktivitas sehari-harinya bekerja di
ladang atau sawah. Budak angon memiliki peran penting dalam Pesta Dadung,
karena mereka menjadi tokoh utama dalam pelaksanaan tradisi ini. Selain sebagai
ungkapan syukur atas hasil panen, Pesta Dadung juga bertujuan untuk memberikan
hiburan bagi para budak angon.

Dalam bahasa Sunda, "budak" berarti anak kecil. Namun, dalam konteks ini,
"budak" tidak merujuk pada anak kecil, melainkan lebih kepada status sosial
sebagai pekerja atau pesuruh. Sementara itu, "angon" berasal dari bahasa Sunda
yang biasanya digunakan dalam kata kerja ngangon, yang berarti menggembala.
Oleh karena itu, budak angon diartikan sebagai pesuruh atau pekerja yang

berprofesi sebagai penggembala. Dalam Pesta Dadung, budak angon mencakup



74

semua individu yang berprofesi sebagai petani atau peladang di wilayah
Legokherang.

Budak angon tidak hanya merujuk pada pemuda, tetapi juga mencakup orang
tua, anak-anak, hingga perempuan yang menjalani peran sebagai penggembala.
Dalam Pesta Dadung, budak angon yang terlibat adalah mereka yang berpasangan,
menggambarkan kerja sama dan kebersamaan dalam tradisi ini. “Muhun abdi asli
budak angon, tuh kolotokna ge ageung kieu. Pami budak angon pameget geneup(6)
urang.istri oge sami geneup (6) urang”. (Karwisah, wawancara di Legokherang
tanggal 16 November 2024). Artinya betul adanya saya asli budak angon ini kolotok
sebagai bukti bahwa saya adalah budak angon. Jika ada enam budak angon laki-laki
maka terdapat juga enam budak angon perempuan. Hal ini dengan tujuan untuk
mencapai seimbangan dan harmoni. Maka, yang dimaksud dengan budak angon
adalah penggembala atau petani, baik laki-laki dewasa, orang tua, anak-anak,
maupun perempuan. Siapapun dapat menjadi budak angon, asalkan merupakan
warga asli Legokherang.

Budak angon memiliki Nilai keskralan. Merujuk pada prinsip dasar Pola tiga
teori Paradoks. dua hal yang bertentangan kemudian diharmonika. Maka budak
angon termasuk pada pola tiga. Adanya budak angon laki-lai dan perepuan.suatu

hal yang bertentangan kemudian diharmonika.

a. Kolotok
Kolotok adalah lonceng besar yang digantungkan pada leher kerbau. Kolotok

ini juga digunakan oleh penggembala agar keberadaan kerbau dapat diketahui.



75

Dengan menggoyangkan kolotok, suara lonceng akan terdengar sehingga
mempermudah mengetahui lokasi kerbau tersebut. Kolotot sebagai alat

komunikasi budak angon pada saat mereka beraktifitas di ladang.

Gambar 30.
Kolotok dan tempat dadung
(Sumber: Retnawati, 2023)

b. Cetok/ Dudukuy
Cetok atau dudukuy adalah alat penutup kepala yang digunakan oleh
penggembala saat berkegiatan di ladang. Cetok juga sering dipakai oleh para
petani atau ibu-ibu yang bekerja di sawah untuk melindungi kepala mereka dari
terik matahari. Alat ini terbuat dari bilah-bilah bambu tipis yang dalam Bahasa
Sunda disebut awi hinis. Proses pembuatan cetok atau dudukuy dilakukan
dengan menganyam bilah-bilah awi hinis hingga membentuk bidang berbentuk

kerucut.



76

Gambar 31.

Dudukuy/ cetok Pesta Dadung
(Sumber: Retnawati, 2023)

D. Penyembelihan Kerbau Dan Sesajen
1. Penyembelihan Kerbau

Dadung, kerbau dan budak angon seolah hal yang tidak dapat terpisahkan.
Penyembelihan kerbau diadakan di hari pertama dikenal sebagai kegiatan Hajat
Bumi. Hajat Bumi selalu diadakan di hari sabtu yang artinya bumi. Dengan tujuan
persembahan kepada bumi., Kegiatan Hajat Bumi diawali dengan ritual
penyembelihan kerbau yang dilaksanakan di Balai Desa Legokherang. Ritual

tersebut memiliki hubungan yang erat dengan nilai-nilai sakralitas.



77

Gambar 32.
Kerbau yang sedang akan disembelih
(Sumber: Retnawati, 2023)

Sebelum disembelih, kerbau digembalakan terlebih dahulu, diberi makan, dan
dimandikan. Setelah itu, kerbau disembelih pada Sabtu pagi. Kerbau yang
disembelih adalah kerbau yang telah mengikuti syarat hewan kurban sesuai syairat
islam. Kerbau yang sudah disembelih kemudian dikuliti. Dari kerbau tersebut abah
sepuh mengambil lima bagian penting dimana bagian tersebut akan ada yang
dikubur ada juga ada yang disimpan di mata air. Lima bagian dari kerbau tersebut
yaitu:

1. Telinga untuk pendengaran

2. Lidah untuk berbicara

3. Kuku biasanya untuk perbuatan
4. Daging biasanya untuk perbuatan

5. Hati untuk perasaan



78

Kelima bagian tubuh kerbau tersebut mengandung makna bahwa kita
hendaknya senantiasa menggunakan telinga untuk mendengar dengan baik, lidah
untuk berbicara dengan bijak, serta kuku dan daging sebagai simbol perbuatan yang
selalu didasarkan pada hati yang sabar. Menurut Dahlan dan A. Nuryaman, yang
merupakan punduh, serta berdasarkan mitos yang ada, hanya kerbau yang diyakini
memiliki kesanggupan untuk dikurbankan karena melambangkan kesabaran hati.
Kelima bagian kerbau tersebut kemudian disatukan dengan perangkat sesajen
sebagai persembahan kepada bumi, yang dilakukan dengan cara dikubur atau

disimpan di beberapa mata air.

Gambar 33.
Perangkat Sesajen Penyembelihan Kerbau
(Sumber: Retnawati, 2023)

Adapun sesajen penyembelihan kerbau yang diartikan dalam teori paradoks
Sumardjo adalah berpasangan atau dualisme. Terdapat tujuh pasangan dengan
tujuan kesuburan dalam melengkapi penyembelihan kerbau, sesajen tersebut
diantaranya:

1. Kemenyan yang dibakar berarti langit/ dunia bawah

2. 4 Buah telur kampung mentah artinya bumi



10.

1.

12.

13.

14.

79

Cerutu simbol bentuk Panjang artinya laki-laki

Nasi Putih, warnanya putih berarti perempuan

Leupet berarti laki-laki

Carabikang berarti perempuan

Daun sirih berwarna merah artinya manusia atau bumi
Kapur sirih /Apu berwarna putih yang artinya langit

Telur asin, berwarna ibu artinya manusia, bertempt di bumi
Ketupat kecil, artinya laki-laki

Daun koneng, berwarna hijau simbol dari Perempuan yaitu bumi
Haur kuning 5 potong, berwanana kuning artinya bumi
Sulangkar 5 potong memiliki arti manusia

Panyere 5 potong, panyere memiliki arti bumi

Gambar 34.
Perangkat daun siri, sulangkar,panyere dan haur kuning
(Sumber: Retnawati, 2023)

Sementara perangkat sesajen ditata menjadi empat kelompok yang di

dalamnya terdapat nasi putih, daun sirih dan kapur sirih, telur ayam kampung,

cerutu ditambah lima bagian kerbau tersebut berwadahkan daun pisang. Satu

wadah utama dilengkapi dengan haur kuning, sulangkar, panyere serta kelapa



80

dikubur di depan pelataran baledesa tepatnya disatukan dengan darah tempat

penyembelihan kerbau.

Gambar 35.
Penyimpanan 5 bagian kerbau dan perlengkapan sesajen di sekitar mata air
(Sumber: Retnawati, 2023)

Satu wadah sesajen dan lima bagian kerbau dengan satu kelapa muda dibawa
untuk dipersembahkan ke Sifu yang dianggap sebagai sumber mata air terbesar di
Desa Legokherang. Kedua wadah lainya tanpa kelapa muda dibawa kemata air
kabuyutan dan hulu desa yang tempatnya sekitar Desa Legokherang. Empat wadah

itu tujuanya untuk meminta kesuburan semata.

Gambar 36 .
Penguburan 5 bagian kerbau lengkap dengan sesajen di sekitar pelataran balai desa
(Sumber: Retnawati, 2023)



81

Setelah kelima bagian tersebut disimpan dan dikuburkan bersama perangkat lain
di beberapa mata air. Kemudian abah sepuh melanjutkan berdoa meminta

keberkahan di goa bersama makanan yang akan disajkan disore hari.

Gambar 37.
Prosesi abah Ranta sedang berdoa di goa dengan perlengkapan sejajen
(Sumber: Retnawati, 2023)

Gambar 38.
Sesajen yang disiapkan di Goa dibacakan doa
(Sumber: Retnawati, 2023)



82

Gambar 39.
Beberapa Air Pelengkap Sesajen Hajat Bumi
(Sumber: Retnawati, 2023)

Beberapa sesajen yang tersaji dan ditelaah menurut teori Paradoks Sumardjo
adalah berpasang-pasangan. Apabila ada laki-laki harus ada Perempuan, apabila
ada bumi harus ada langit. (Jacob, wawancara di Padasuka pada tanggal 18
September 2024). dalam sesajen Pesta Dadung ditemukan pasangan carabikang
sebagai perempuan dan leupet sebagai simbol laki-laki. Dalam sesajen tersebut
ditemukan juga penghubung antara manusia dunia bawah /bumi dengan dunia
atas/langit. Maka dalam sesajen ditemukan simbol-simbol berarti berpasang
pasangan untuk diharmonikan dan mendapatkan keselamatan. Adapun sesajen
Hajat Bumi itu di antaranya sebagai berikut:

1) Leupeut simbol laki-laki

2) Carabikang (bahan makanan yang terbuat dari tepung beras yang dikeringkan)
berwarna putih artinya perempuan

3) Koecang simbol dari bumi

4) Ketupat ketupat simbol dari langit

5) Jagung tumbuh diatas tanah artinya bumi



6)
7)
8)
9)
10)
11)
12)
13)
14)
15)
16)
17)
18)

19)

83

Singkong tumbuh dibawah tanah artinya langit

Kacang tanah tumbuh dibawah tanah bumi

Ubi tumbuh dibawah tanah berbentuk bumi

Talas tumbuhnya di tanah

Daun sirih berwarna merah, manusia artinya bumi

Kapur sirih(apu) berwarna putih artinya langit

Air putih lambangnya langit

Air teh simbol bumi

Air kopi manis simbolnya bumi

Kopi pahit simbolnya bumi

Tumpeng nasi punir kuning simbolnya penghubung langit dan bumi
Telur rebus simbol manusia

Bakakak ayam Jantan dan betina simbolnya penghubung langit dan bumi

Kemenyan simbol penghubung dunia atas dan dunia bawah

Gambar 40.
Makanan Pelengkap Sesajen
(Sumber: Retnawati, 2023)



84

2. Sesajen Pesta Dadung

Pesta Dadung diadakan tidak sembarang digelar. Diperlukan kelengkapan
sesajen. Diantaranya ada kemenyan parupuyan, tumpeg nasi punir yang berwarna
kuning,umbi-umbian, kacang-kacangan, sayur-sayuran, telur, dan sebagainya.
Serta yang utama harus melewati tahap penyembelihan kerbau sebagaimana yang

dikatakan Ranta sesepuh yang dituakan di Legokherang.

Setiap ritual religi asli Indonesia, termasuk wayang, selalu dihadirkan sesajen
dan pembakaran kemenyan. Pembakaran kemenyan maksudnya jelas, yakni
membangun jembatan penghubung dunia manusia dan dunia atas. Sedangkan
sesajen dapat berupa bunga, buah, ayam, nasi, bubur, air putih, air teh air kopi
atau benda-benda lain misalnya sirih, kapur rokok, serutu, cermin dan lain-lain.
Hal ini sesuai dengan maksud dan tujuan ritual itu sendiri, yakni menyatukan
antogonistik keberadaan ini, yang transenden dengan imanem yang langit
dengan yang bumi yang rohaniah tak nampak dengan yang jasmaniah tampak
(Sumardjo, 2014:359).

Upacara Pesta Dadung menggunakan kelengkapan sesajen selain tahapan yang
dilakukan punduh. Perangkat sesajen yang digunakan yaitu kemenyan parupuyan,
tumpeng nasi punar, dengan memakai alas tikar, serta dadung pusaka atau dadung

Kosara yang disimpan di tempatnya dengan cara digulung membentuk lingkaran.

Gambar 41.
Tumpeng Nasi Punar
(Sumber: Retnawati, 2023)



85

Perlengkapan sesajen yang harus dipenuhi seperti tumpeng nasi punir yang
berwarna kuning, umbi-umbian, saur sayuran kacang-kacangan, telur. Adapun
makanan yang disajikan sebagai sesajen yang ada di antaranya: Telur asin, cabe
merah, bawang merah, kacang tanah, daun sirih dengan kapur sirinya/apu, daun kelor,
ubi, waluh, cara (tepung beras yang dikeringkan), cerutu, leupeut, kukus pisang, dan
masing masing perngakat sesajen berwadahkan daun pisang seperti mangkuk kecil
mengelilingi tumpeng.

Kaum peladang memandang realitas ini berstruktur secara kosmis (kosmologi).
Realitas ini ada susunan yang tertib (kosmos) dan manusia tergantung pada kosmos
alam yang dikuasai oleh daya-daya metakosmisnya. Mitologi gerak tari
menggunakan dadung didampingi juga mitos tidak terlepas dari hal yang dihasilkan
alam meliputi jenis-jenis, bentuk, bahan, dan warna dari sesaji yang dihadirkan.
Jenis buah-buahan, bentuk bahan ketan, ubi, kacang-kacangan, maupun warna

kuning, hitam, seperti yang dikatakan Jacob Sumardjo

Hidup ini sakral selama dikembalikan pada prinsipnya Yang Tunggal tadi artinya
manusia kembali berpartisipasi dengan yang Tunggal. Dan ini banyak dilakukan dalam
Upacara Ritual. Upacara religi kaum peladang pada dasarnya adalah partisipasi
manusia pada Yang Tunggal tadi. Inilah sebabnya dalam upacara ada sesajian,(genesis)
dalam wujud seni seperti musik, tari, seni rupa dan arsitekturnya diabadikan untuk
partisipasi upacara. Sumardjo (2014:204)

Komponen yang harus ada dan tidak boleh dilanggar dalam ritual yang mereka
anggap sakral dari perwujudan kepatuhan dan penghormatan kepada warisan para

leluhur mereka, seperti ungkapan Sumardjo:

Dari wujud pertunjukan itu sendiri yang masih menyediakan sesajen dan syarat syarat
lain mengisyaratkan bahwa pelaku seni pertunjukan tidak berani mengubah syarat-
syarat yang sudah ada. Ketidak beranian melanggar itu masih menunjukan sisa-sisa
kepercayaan lama yang dapat mengakibatkan musibah pada pelakunya(Sumardjo 2014:
99)



86

Ritual Pesta Dadung bersifat konservatif karena cenderung mempertahankan
tradisi dan nilai-nilai yang sudah ada sejak lama dan bersifat komunal yang
menyatukan masyarakat dalam kelompok komunitas Paguyuban Pesta Dadung.
Ritual Pesta Dadung bersifat Transformatif yang mengubah status sosial kehidupan
atau menandai peralihan dari satu tahap kehidupan ke tahap lainnya.

Ungkapan syukur kepada Yang Maha Esa merupakan tujuan utama dalam
tradisi ini, untuk memohon keberkahan dalam setiap proses kehidupan. Ketaatan
terhadap aturan sakral dipahami sebagai sesuatu yang tidak boleh dilanggar, karena
dianggap sebagai wujud penghormatan terhadap nilai-nilai luhur.

Dalam tradisi Upacara Pesta Dadung kesakralan upacara ditunjukan pada prinsip
yang tunggal, artinya masyarakat menghadirkan media dalam bentuk sesaji sebagai
simbol-simbol kosmologi. Selain itu bentuk pada simbol-simbol sesaji warna pun
memiliki makna(Sumardjo 2014,200).

Hubungan manusia dengan alam diwujudkan melalui penghormatan terhadap
berbagai elemen alam yang menjadi sumber kehidupan bagi manusia. Hal ini
sekaligus menjadi cara untuk menjaga kendali dan kontrol sosial dalam masyarakat.
Kendali dan kontrol sosial tersebut dapat dilihat melalui simbol-simbol yang
terdapat dalam sesaji:

» Tumpeng adalah simbol paradoks kosmik itu sendiri dalam artian
penghubung dunia atas dan dunia bawah. Bentuk tumpeng manifestasi dari
gunung sebagai penghubung manusia dengan dunia atas/ Sang Hyang.
Tumpeng melambangkan kosmologi dunia atas dan bawah.

= Warna kuning dalam tumpeng punir berarti simbol dunia atas.

= Pisang klutuk berwarna coklat yang berarti simbol dunia bawah.

= Kacang tanah berwarna coklat dan tumbuh dibawah berarti simbol dunia



87

bawabh.

Daun kemangi berwarna hijau simbol dari dunia tengah.

Cabe merah berwarna merah simbol manusia yang berada di dunia tengah.
Pisang adalah simbol dunia bawah.

Bawang merah berwarna merah dan berbentuk bulat berarti simbol manusia
perempuan yang berada di dunia tengah.

Telur ayam kampung yang masih utuh berada di atas tumpeng nasi punir

berada di atas dan berwarna putih dan kuning itu simbol dari dunia atas.

Gambar 42.
Tumpeng Nasi Punir punar beserta pelengkap sesajen
(Sumber: Retnawati, 2023)

Kwecang yang dibungkus oleh daun yang berwarna hijau simbol dari
manusia yang berada di dunia tengah.

Waluh atau labu berwarna orange simbol dari manusia yang berada di dunia
tengah.

Talas berwarna putih adalah simbol dari dunia atas.

Cerutu adalah alat yang bisa dibakar dan berwarna coklat simbol dari dunia

tengah dan asapnya sebagai penghubung dunia bawah ke dunia atas.



88

= Daun sirih adalah berwarna hijau. hijau adalah simbol dunia tengah, sebagai
makanan manusia di dunia tengah.
» Telur asin yang berwarna biru berarti manusia yang tempatnya di dunia
bawah.
» Kapur sirih/apu berwarna putih simbol dari dunia atas.
» Leupeut ketan adalah berwarna putih adalah simbol dari dunia atas simbol
dari roh leluhur yang berada di dunia atas.
= (Carabikang adalah makanan yang terbuat dari beras putih yang dikeringkan
simbol dari dunia atas
Sarana upacara yang dihadirkan dalam Pesta Dadung merupakan ungkapan
ekspresi masyarakat Legokherang yang meyakini adanya simbol-simbol kehidupan
kosmologis. Langit dan bumi diyakini memiliki daya transenden yang melampaui
kemampuan manusia di muka bumi. Daya-daya tersebut merupakan realitas yang
tidak dimiliki oleh manusia, tetapi menjadi sumber kekuatan dan keseimbangan

dalam kehidupan.

E. Rajah/ Mantra dan Gerakan Punduh
1. Nilai kesakralan Rajah dalam Pesta Dadung
Rajah/mantra dalam Pesta Dadung di Legokherang memiliki peran yang
sangat penting dalam menciptakan atmosfir sakral dan menghubungkan dunia
manusia dengan dunia spiritual. Melalui penggunaan mantra dan rajah, Pesta
Dadung menjadi lebih dari sekadar pertunjukan seni, tetapi juga menjadi sebuah

ritual yang memiliki makna religius dan sosial yang mendalam. Task/mantra rajah



89

dapat mempengaruhi sakralitas fari dadung dalam Upacara Pesta Dadung.
Pengaruh dari rajah tersebut di antaranya: Pembacaan rajah dengan menggerakan
yang dilakukan oleh punduh memiliki nilai sakral, Adapun rajah yang memiliki arti
dan tujuan,diantaranya:

1. Pemberkatan dan Pengaktifan:

o Penyucian: Mantra-mantra tertentu digunakan untuk menyucikan alat-alat
pelengkap dalam berladang budak angon. Hal ini menciptakan kondisi yang
kondusif untuk kehadiran roh-roh leluhur dan kekuatan gaib lainnya.

o Pengaktifan kekuatan gaib: Rajah-rajah yang dilafalkan punduh properti
pertunjukan dipercaya memiliki kekuatan untuk mengaktifkan energi
spiritual dan menghubungkan penari dengan dunia gaib.

2. Perlindungan: sebagai tolak bala atau ungkapan memohon perlindungan
seupaya diberi kelancaran dan kesehatan budak angon dan kendaraan
ternaknya.

o Menangkal roh jahat: Rajah Tulak Allah berfungsi sebagai tameng
pelindung bagi para penari dan penonton dari gangguan roh jahat.

o Menjaga keseimbangan: Rajah-rajah dapat digunakan untuk menjaga
keseimbangan antara dunia manusia dan dunia roh, sehingga pertunjukan
dapat berlangsung dengan lancar dan aman.

3. Peningkatan konsentrasi:

o Fokus pada tujuan ritual: dapat membantu budak angon untuk fokus pada
tujuan ritual dan mencapai keadaan trans yang memungkinkan mereka

untuk berkomunikasi dengan dunia roh.



90

o Meningkatkan kekuatan spiritual: Dengan melafalkan rajah secara berulang,
budak angon dapat meningkatkan kekuatan spiritual mereka dan
memperkuat hubungan mereka dengan leluhur.

4. Penciptaan atmosfir sakral:

o Suara mistis: Suara mantra yang diucapkan oleh punduh dan pengiring tari
dadung menciptakan atmosfer yang mistis dan khusyuk, sehingga
penonton dapat merasakan kehadiran kekuatan gaib.

o Visualisasi simbol-simbol sakral: Rajah memberikan visualisasi yang kuat
tentang kekuatan-kekuatan spiritual yang hadir dalam Pesta Dadung.

Beberapa rajah yang ada dalam Upacara Pesta Dadung memiliki tujuan

tersendiri. Tujuan beberapa rajah yang ada dalam Pesta Dadung diantaranya:

e Rajah Punduh: Sebagai rajah pembuka sebelum pertunjukan dimulai, punduh
akan melafalkan rajah pembuka untuk memanggil roh leluhur dan meminta izin
untuk mengadakan upacara.

e Rajah Dadung: Dadung yang masih pada tempatnya, tumpeng nasi punir
diayunkan kekiri sebanyak tiga kali putaran bersamaan dengan dibacakan rajah
dadung oleh punduh. digerakan tiga kali putaran dudukuy, cameti,
iteuk/tongkat dilap dan dibersihkan diatas asap kemenyan simbol meminta
perlindungan dan kekuatan.

o Rajah Tulak Allah: Selanjutnya punduh melafalkan rajah tulak Allah dan

berucap meminta perlindungan dan keselamatan.



Adapun rajah atau matra tersebut seperti dibawah ini:

1.

Rajah Punduh

Allah Kaula Pangampura
Parukuyan rat Gumirang
Kagigir ka para Nabi
Kahandap ka ambu ka rama
Nucalik na tungtung damar
Kadaharan tungtung kukus
Sakedap kanu kagungan

Artinya :

Allah kami mohon maaf
Perapian dunia yang cemerlang
Asapnya sikendi wulang
kesamping untuk paranabi
Kebawah untuk ibu dan ayah
Yang tinggal di ujung pelita
Makanan diujung perapian
Sejenak kepada yang empu-Nya

2. Rajah Dadung

Ahung sira wenda sira wengi

Sira wenda ngaran beurang

Sira wengi ngaran peuting

Nu munggah na tungtung biwir

Nu lengah na tungtung letah

Sri guna waruga lema -Gunawisesa

Sakitu kawgungan aing

Congcot anjing belang tawe

Pateuh hayam beureum warna

Ditewak beunang sakuten

Diwadahan na Cupu Manik Kembang Rarang

Bijil cai tina biwir

Ngalacak tina kadaka

Jaksa putih Dewantara
Nagaweru Dewantara
Istikahana muka hana
Istikahana seweu Dewantara
Inder buana nu wisesa
Diasuh kunu Kawasa

91



92

Artinya:

Menyebutnya kepada beliau yang Maha Mengetahui
Beliau mengetahui siang

Beliau mengetahui malam

Yang tinggal di pangkal bibir

Yang singgah di ujung lidah

Sriguna waruga lema-Gunawisesa

Sekian pengetahuanku

Ekor anjing belang mantra

Ayam pincang berwarna merah kuning

Beras tumpah bersama bumbu berwarna
Ditangkap dapat sepasang

Disimpang dalam Cupu Manik Kembang Rarang

3. Tulak Allah
Tulak Allah tulak pangeran
Ti wetan lemah abang
Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang
Malik maning pernah ngetan

Tulak Allah tulak pangeran

Ti kidul lemahna ireng

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang
Malik maning pernah Ngidul

Tulak Allah tulak pangeran

Ti kulon lemahna ireng

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang
Malik maning pernah Ngulon

Tulak Allah tulak pangeran

Tikaler lemahna kayas

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang
Malik maning pernah Ngaler

Tulak Allah tulak pangeran

Tiluhur lemahna abang

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang
Malik maning pernah luhur

Tulak Allah tulak pangeran

Tihandap tikayu batu

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang
Malik maning pernah handap



93

Kurang lebih artinya:

Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran
Dari Timur tanahnya merah

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang

Pulang kembeali ke arah Timur

Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran
Dari Selatan tanahnya hitam

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang

Pulang kembali ke arah selatan

Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran
Dari Barat tanahnya Kuninga

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang

Pulang kembali ke arah barat

Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran

Dari utara tanahnya Ungu

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang

Pulang kembali ke arah Utara

Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran

Dari atas tanahnya merah

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang

Pulang kembeali ke arah atas

Tolak bala atas nama Allah , tolak bala atas nama pangeran

Dari bawah dari kayu dan batu

Buyut Mayana-Buyut Gandrung Raja Pamulang

Pulang kembali ke arah bawah

Dari ketiga rajah tersebut, terlihat bahwa doa pada rajah pertama merupakan

ungkapan kepasrahan dan permohonan ampun, serta mendoakan Nabi dan kedua
orang tua, yang ditujukan kepada Sang Maha Pencipta. Rajah Dadung ditujukan
kepada para leluhur, sedangkan Rajah Tulak Allah digunakan sebagai upaya untuk
menjauhkan diri dari roh-roh jahat dan marabahaya. Hal ini sebagaimana dijelaskan

oleh Wahyoe Kusuma (1996). Dari ketiga rajah tersebut, terlihat bahwa doa pada

rajah pertama merupakan ungkapan kepasrahan dan permohonan ampun, serta



94

mendoakan para nabi dan kedua orang tua, yang ditujukan kepada Sang Maha
Pencipta. Rajah Dadung ditujukan kepada para leluhur, sedangkan Rajah Tulak
Allah digunakan sebagai upaya untuk menjauhkan diri dari roh-roh jahat dan
marabahaya. Hal ini sebagaimana dijelaskan oleh Wahyoe Kusuma (1996). Adapun
rajah Khulu Sungkang dalam skripsinya S.Eka Jayasulila yaitu:

4. Khulu Sungsang

Khulu sungsang sada pulang
Kapapag kapulang pulang
Bisi datang panyakit ti Wetan
Pulang deui kawetan

Khulu sungsang sada pulang
Kapapag kapulang pulang
Bisi datang panyakit ti kidul
Pulang deui kakidul

Khulu sungsang sada pulang
Kapapag kapulang pulang
Bisi datang panyakit ti kulon
Pulang deui kulon

Khulu sungsang sada pulang
Kapapag kapulang pulang
Bisi datang panyakit ti kaler
Pulang deui kakaler

Khulu sungsang sada pulang
Kapapag kapulang pulang
Bisi datang panyakit ti luhur
Pulang deui kaluhur

Khulu sungsang sada pulang
Kapapag kapulang pulang
Bisi datang panyakit ti handap
Pulang deui kahandap

Artinya kurang lebih:

Sebutlah dia sungsang seperti pulang
Bertemu terbawa pulang

Bila datang penyakit dari timur
Pulanglah ke timur



95

Sebutlah dia sungsang seperti pulang
Bertemu terbawa pulang

Bila datang penyakit dari Barat
Pulanglah ke Barat

Sebutlah dia sungsang seperti pulang

Bertemu terbawa pulang

Bila datang penyakit dari Utara

Pulanglah ke Utara

Sebutlah dia sungsang seperti pulang

Bertemu terbawa pulang

Bila datang penyakit dari Selatan

Pulanglah ke Selatan

Sebutlah dia sungsang seperti pulang

Bertemu terbawa pulang

Bila datang penyakit dari atas

Pulanglah ke atas

Sebutlah dia sungsang seperti pulang

Bertemu terbawa pulang

Bila datang penyakit dari bawah

Pulanglah ke bawah

Rajah yang diucapkan verbal oleh A Nuryaman sebagai punduh saat ini yaitu
”Megat kanu agung bisi aya keuret nu kirang patuh, kanu tamu agung. dijaga
diraksa,sesepuh dijaga kunu maha kuasa”. (A Nuryaman, wawancara di
Legokherang tanggal 28 Oktober 2023). Kurang lebih artinya: memohon kepada
Yang Maha Kuasa, Maafkan bila ada kelakuan atau perintah yang kurang taat.
Mohon penjagaan oleh leluhur dan semua Atas Kehendak Mu”.
Melihat arti dari Khulu Sungsang, rajah tersebut seolah bertujuan untuk menolak

segala penyakit dari segala penjuru arah . Hal ini terlihat dari kalimat yang berarti

bila datang dari arah manapun maka pulanglah dari arah tersebut. Begitu juga

Menurut Eka S. Jayasusila dalam skripsinya rajah Khulu Sungsang di atas adalah



96

tidak lain bertunjuan untuk menolak segala penyakit yang biasa menyerang manusia
dan hewan ternak demi menjaga pertanian mereka. Ditambah lagi dengan rajah
pendek yang dilontarkan punduh saat ini, memang benar adanya bertunjuan
menginginkan pertolongan dan perlindungan dari Yang Maha Kuasa melalui leluhur

mereka.

2. Gerakan Punduh ketika membacakan rajah

Punduh adalah orang yang biasa dipercaya dan dihormati oleh masyarakat
dalam meminpin upacara ritual Pesta Dadung. Punduh adalah orang yang paling
disegani dalam Upacara Pesta Dadung karena dianggap memiliki ilmu yang tinggi.
Punduh yang meminpin upacara sekarang bernama A Nuryaman yang sudah lima
belas tahun lamanya menjadi punduh dalam Upacara Pesta Dadung. Artinya A

Nuryaman sudah menjadi punduh kisaran lima periode.

Gambar 43.
Punduh Mengambil Daun Sirih
(Sumber: Retnawati, 2023)



97

Upacara adat Pesta Dadung diawali dengan punduh membakar kemenyan dan
membancakan matra atau disebut juga rajah. Punduh membacakan doa berbarengan
dengan membakar kemenyan. Langkah gerak pertama yang dilakukan punduh yaitu
mengambil daun sirih yang dikebaskan keenam penjuru arah yaitu kearah atas,
bawah, arah kanan, arah kiri, arah belakang, dan depan setelah diarahkan pada asap

kemenyan.

Peralatan berladang yang biasa di gunakan budak angon adalah Pecut cameti
.Punduh mengambil pecut/cameti kemudian diarahkan pada asap kemenyan seperti
sedang dimandikan oleh asap kemenyan sambil diibacakan doa/rajah. Seperti
sebelumnya yang dilakukan punduh pada daun siri. Punduh juga melakukanya

Gerakan enam arah pada pecut/cameti.

Gambar 44.
Punduh Membacakan Doa Dengan Memegang Pecut/Cameti
(Sumber: Retnawati, 2023)

Gerakan tahapan ketiga punduh yaitu mengambil tongkat yang bagian
kepalanya menyerupai kepala kerbau. Tongkat tersebut dihadapkan pada asap
kemenyan tepat di depanya. Pergerakan tongkat seolah dihadapkan ke depan kanan,

kiri, atas, dan bawah. Sebelumnya, bagian badan tongkat dielus dengan lap, seolah



98

dibersihkan dari kotoran-kotoran atau debu yang menempel agar peralatan yang
digunakan dalam upacara merupakan alat yang bersih. Kemudian kepala tongkat

tersebut diarahkan pada enam arah. seperti sebelumnya.

Gambar 45.
Punduh membersihkan tongkat dan membacakan doa/rajah
(Sumber: Retnawati, 2023)

Berbeda dengan daun sirih, pecut/cemeti dan tongkat/iteuk, pergerakan punduh
dalam meberikan doa/rajah dengan media tumpeng kuning nasi punar serta dadung
tidak diarahkan pada beberapa penjuru tetapi di gerakan mengayun memutar diatas
asap kemenyan berbarengan dengan ucapan rajah dan doa. Tumpeng nasi punar
kuning yang digerakkan di atas asap kemenyan melingkar sebanyak tiga kali

dengan perlahan searah jarum jam.

Gambar 46.
Rajah punduh dengan menggunakan media tumpeng
(Sumber: Retnawati, 2023)



99

Tahap terakhir pergerakan punduh yang membacakan doa dan rajah yaitu
menggerakkan dadung kosara/pusaka. Salah seorang pamayang membuka tempat
yang berbentuk lingkaran yang di dalamnya terdapat dadung yang dibungkus kain
putih. Kemudian kain bagian atas yang membungkus dadung dibuka supaya terlihat

dadungnya.

Gambar 47.
Mamayang menyiapkan dadung untuk di doakan
(Sumber: Retnawati, 2023)

Dadung yang disimpan di wadah berbentuk bulat diarahkan pada asap
kemenyan sebagai bagian dari ritual. Punduh, yang memimpin prosesi tersebut,
membacakan rajah sambil memegang dadung dan mengarahkannya ke asap
kemenyan. Setelah itu, dadung diayunkan berputar ke kiri di atas asap kemenyan
sebanyak tiga kali. Menurut teori paradoks Jacob Sumardjo, pola tiga memiliki
makna simbolis sebagai upaya untuk menciptakan keharmonisan, keserasian, dan
harapan akan keselamatan. Ritual ini mencerminkan nilai-nilai tradisional yang

sarat makna spiritual dan filosofis dalam kehidupan masyarakat.



100

Gambar 48..
Punduh berdoa dan menggerakan dadung tiga kali gerakan melingkar
(Sumber: Retnawati, 2023)

Dadung Kosara di Gerakan dengan arah pergerakan putaran arah putaran ke
kiri yaitu searah jarum jam sebanyak tiga kali.kemudian dadun disimpang kembali.

Apabila perputaran arah berlawanan jarum jam maka artinya itu adalah untuk rohani.
Namun berbeda dengan perputaran arah yang searah jarum jam artinya adalah
manusiawi untuk jasman atau keduniaan (Jacob, wawancara di Padasuka pada tanggal

18 September 2024).
Dari arah gerakan punduh ketika membacakan doa/mantra dengan memegang
tumpeng.kolotok dan Dadung searah jarum jam dapat dikatakan bahwa para budak
angon dengan bantuan punduh membacakan rajah dan menggerakan alat-alat

tersebut dengan media penghubung asap kemenyam mengharapakan kesehatan

untuk binatang ternak dalam menjalankan pertanian kedepanya.

F. Element Pendukung Pesta Dadung
1. Musik Iringan

Iringan musik atau karawitan merupakan pendukung yang tidak dapat
diipisahkan dengan tari, sebab tari dan musik (karawitan) merupakan paduan yang

harmonis. Musik atau iringan selain sebagai pengiring tari juga berfungsi sebagai



101

pemberi suasana tari yang ditampilkan Ratih E.W, Endang (2021:8). Iringan sangat
dibutuhkan dalam sebuah pertunjukan untuk menunjang suasana yang akan

dirasakan.

Gambar 49.
Seperangkat gamelan berlaras pelog-salendro
(Sumber: Retnawati, 2023)

Musik iringan yang dipakai adalah gamelan yang berlaras salendro.
Seperangkat gamelan yang mengiringi Upacara Pesta Dadung di antarnya adalah
Saronl, Saron 2, Peking, Kenong, Gambang, Bonang, Bonang penerus, Kendang,
Rebab, Demung, Goong.

Lagu Ayang Ayang Gung menggunakan laras Salendro dengan menggunakan

pirigan sinyur. Adapaun badan dan notasi sinyur sebagai berikut:

Sinyur
Pngt:5 4 3 1 3 2 1
Sr /2 242/1131/2242/3313/
/2242/1131/2242/4424/

Bn :/4/4 4/45/5 1/1 /1/1 1/1 5/5 3/3/3/3 3/32/24/4/3/33/31/13/3/



/212 2/2 4422/ 11 1/13/3 1/1/2/22/24/42/2 | 4/44/42/2 4/4/
G /-P--/-P--/-P-P/ -P-Ng/-P--/-P--/-P-P/-P-Ng/

N /oo N/ oo N/ =N/ N/ =N/ ===N/==-N/---N/

2. Lagu

102

Pesta Dadung yang utama dan dianggap sakral yaitu pada saat bagian

menarikan dadung bersama. Lagu Ayang-ayang Gung adalah lagu yang utama saat

upacara ritual Pesta Dadung. Sementara untuk bagian hiburan menggunakan lagu

Renggong buyut dan rayak-rayak. Lagu pembuka pada saat arak-arakan adalah

lagu Subaya karya Paguyuban Pesta Dadung yang ada di Desa Legokherang yang

sudah diaransemen rumpakanya, musiknya menjadi lagu Kasawang Legokherang.

Kasawang Legokherang.

Sisi Gunung Padumukan
Tempat sirna pangancikan
Henteu kurang sandang pangan
Tina hasil pertanian
Patanina Pada Mukti
Taliti tur ati-ati
Rakyatna enggeus Ngahiji
Teu Tinggal tali paranti
Gunung Subang perbatasan
Dihandapna kabuyutan
Eta tempat anu sakral
Patilasan Karuhun urang
Ti kidulna gunung bangkok
Sadayana heunte helok
Gegeden pada ngalongok
Hayang apal lembur legok
Nu anggang pada daratang
Hayang terang Legokherang
Mun geus mulangna kasawang
Yen tutugan Gunung Subang
Budaya jaman baheula
Ku rakyat didama-dama



103

Henteu ilang tetekona
Nepi ka jaman ayeuna
Sakitu nu kapihatur
Nyukcruk galur nu kapungkur
Beja ti para luluhur
Legok mah moal takabur

Lagu Kasawang Legokherangg dan Ronggeng Buyut menggunakan laras
salendro dengan pirigan lagu Macan ucul. Adapun bagan lagu Macan ucul sebagai
berikut.

31245 3 4
/3 --5/3 - 1/3 - 5/'3 — 4/

Renggong Buyut
Kukupu tiluhur lawu
Ari mupu hideung deui
Hideung deui, gening
Jungjunan ulah sok kitu
Ulah nganyenyeri deui, nyeuri deui
Kapan abdi gaduh suweng
Naha heunte dipongpokan
Kapan abdi keur baluweng dunungan
Naha henteu dilongokan. Di longokan
Sae abdi dijampangan
Nganggona dikakiwakeun, Kakiwakeun geuning
Sae abdi ngarencangan
Ngan ulah disapirakeun disapirakeun
Samoja sareng malati
Kacapiring sisi cai
Kembang soca buah ati dunungan
Kapieling siang wengi siang wengi

Rayak-rayak
Ari lilin lilin Bandung
Ges hurung sok poek deui
Ari ulin ulin Bandung
Geus embung, geus embung sok daek deui

Cirebon cikutamaya

Cikoneng marigi deui

Samborong sok tara aya
Sihoreng..sihoreng geus boga deui



Kapungkur abdi di Bandung
Ayeuna kantun tebihna
Kapungkur ruing mungpulung
Ayeuna. ayeuna kantun sedihna

Bongan bangkong bongan bangkong
Kacai teu dimandikeun

Bongan bohong bongan bohong
Pasini pasini teu dijadikeun

Kapan abdi gaduh suweng
Naha naha teu dipongpokan
Kapan abdi keur baluweng
Kunaon. Kunaon teu dilongokan

Kaso pondok kaso Panjang
Kaso ngaroyom kajalan
Sono mondok sono nganjang
Sono patepang dijalan

Berikut ini adalah notasi lagu Ayang-ayang Gung dalam laras salendro

Ayang ayang Gung
Ayang ayang Gung
Gung Goongna Rame
Menak ti wastanu
Nujadi wadana
Naha maneh kitu, tu
Tukang olo-olo, lo
Loba anu giruk, ruk
Ruket jeng Kumpeni, ni
Niat jadi pangkat, kat
Katon Kagorengan, ngan
Ngantos kanjeng dalem, lem
Lempa Lempi Lempong

104



Vokal

Bonang

Goong

Vokal

Bonang

Goong

Vokal

Bonang

Goong

Vokal

Bonang

Goong

. 2

AYANG AYANG GUNG

.22 1 3
~—

5.

51=1-1- 1=51-

105

15 .2 34 4

+454 .454 .454.121

.121.121.343.34

A-

5 .22 2 3
: ~—

.343.121.121 .12

yang

4 51

1-1- 1-.1-

.454 .454 .454.

15 .2 34 a

.454 .454 .454.121

.121.121.343.34

-.343.121.121.12

goong
5s- .22 12 3
- ~—

na

A 5114 T

.454 .454 .454 .

rame

15 .2 34 4

.454 .454 .454 .121

T

-.454 .454 .454 .121

Nu

.121.121 .343.34

343 .121.121.12

.454 .454 .454 .

= 5 s-
—=
s - E . s |-
nak ti wasta nu
S .22 12 3 4 51 11 1-.1- 15 .2 34 a
= ~—
S T W S e R TR R K ) 454 .454 .4a54 .
3 1
- - = 5.
—=
s- - - s- - - 5- -

jadi

na




106

Lagu Ayang-Ayang Gung biasa sering dinyanyikan oleh anak-anak ketika
bermain. Ayang-Ayvang Gung merupakan sebuah lagu yang kurang lebih
menceritakan seorang wedana atau bangsawan yang mengkhianati bangsanya
sendiri demi kekuasaan yang semu. Menelisik lebih dalam lagu Ayang Ayang Gung
sebagai lagu pengiring dadung yang ditarikan di dalam Upacara Pesta Dadung
merupakan cara masyarakat Legokherang menyinggung atau mengkritik para
pejabat yang menghadiri acara agar tetap amanah dalam mengemban tugas yang
harus senantiasa mendengarkan dan mengayom keluh kesah masyarkat.

Lagu Ayang-Ayang Gung terus dinyanyikan berulang-ulang dengan tempo dan
irama yang sama. Kepala desa beserta jajaran aparat desa menari mengikuti irama,
selangkah demi selangkah, hingga mencapai titik akhir. Setelah dadung diberikan
dan disimpan kembali oleh punduh, mereka pun kembali duduk di tempat masing-

masing.

3. Hasil Panen

Hasil panen yang tentunya membuktikan bahwa hasil dari pertanian dalam
mata pencaharian di desa tersebut benar adanya. Pesta Dadung rasanya tidak begitu
lengkap tanpa adanya hasil panen. Karena tujuan diadakan Pesta Dadung tidak
lain tidak bukan adalah untuk mensyukuri hasil panen dan meminta kesuburan dan
kesehatan terhadap binatang kerbau sebagai alat membajak sawah, supaya
pertanian mereka terhindar dari hama penyakit.

Adapun hasil panen tersebut dibawa beramai-ramai oleh para budak angon,

misalnya padi, umbi-umbian, sayur-sayuran dan kacang kacangan. Hasil panen



107

tersebut serentak diperliatkan supaya diketahui bahwa hasil panen terlihat

melimpabh.

Gambar 50.
Hasil panen sayur-sayuran dan kacang-kacangan
(Sumber: Retnawati, 2023)

Gambar 51.
Hasil panen umbi-umbian dan buah-buahan
(Sumber: Retnawati, 2023)



108

Gambar 52.
Hasil Panen Padi
(Sumber: Retnawati, 2023)





