BAB |

PENDAHULUAN
1.1  Latar Belakang

Pernikahan merupakan sebuah fase penting dalam kehidupan manusia.
Pernikahan merupakan sebuah ikatan yang sah antara dua individu yang
berkomitmen untuk hidup bersama. Ikatan ini diakui baik secara negara, agama,
atau budaya tertentu. Pernikahan merupakan pintu bagi bertemunya dua hati
dalam naungan pergaulan hidup yang berlangsung dalam jangka waktu yang
lama (Bachtiar, 2004). Pernikahan memiliki dimensi yang cukup kompleks
karena melibatkan berbagai aspek kehidupan termasuk sosial budaya, ekonomi,
dan psikologis. Indonesia sebagai bangsa yang kaya akan keragaman budaya
tentu memiliki berbagai aturan yang dianut oleh masyarakat tertentu khusunya
pernikahan. Hal ini mencakup norma, adat istoadarm serta nilai-nilai yang sudah
diyakini masyarakat secara turun-temurun. Selain aturan-aturan yang tercatat
dalam Undang-Undang Republik Indonesia dan Agama, terdapat pula berbagai
aturan tidak tertulis yang berkembang di masyarakat. Aturan tidak tertulis ini
cukup memengaruhi cara pandang individu maupun masyarakat terhadap
pernikahan, sehingga muncul fenomena-fenomena budaya masayrakat mengenai
pernikahan.

Salah satu fenomena yang muncul di masyarakat adalah larangan
pernikahan antara anak sulung dengan anak bungsu yang di sebagian daerah
Jawa menyebutnya dengan Jilu (Siji Jejer Telu). Anak sulung merujuk pada anak

pertama yang lahir dalam suatu keluarga, yang biasanya diberikan



tanggungjawab yang lebih besar, misalnya membantu untuk merawat dan
diharapkan bisa menjadi contoh yang baik bagi adik-adiknya. Sedangkan anak
bungsu merupakan istilah yang merujuk pada anak terakhir yang lahir dalam
keluarga. Sebagai anak yang paling kecil, anak bungsu biasanya dianggap
memiliki sifat yang lebih manja dan mendapat perhatian lebih baik dari orangtua

maupun anggota keluarga lainnya.

Larangan perkawinan Jilu terjadi karena leluhur orang Jawa
mengkeramatkan angka “3” (Nopriyanti et al, 2019). Fenomena ini diperkuat
dengan beberapa penelitian yang menunjukan bahwa urutan kelahiran dapat
memengaruhi kepribadian, gaya, komunikasi, dan dinamika kehidupan.
Haryanto (2022) menjelaskan anak sulung biasanya berwatak pemimpin,
mengayomi, inisitaif, tetapi cenderung tidak mau mengalah, serakah, dan
maunya menang sendiri. Sementara anak bungsu sifatnya manja, susah diatur,
keinginannya selalu minta dituruti. Oleh karena itu, kombinasi sulung dengan
sulung, bungsu dengan bungsu, atau sulung dengan bungsu berpotensi
menimbulkan konflik karakter sehingga pernikahan ini menjadi larangan di
masyarakat Jawa (Permadi & Yantari, 2023). Kedua karakter yang berbeda ini
tentu dapat memengaruhi proses interaksi dan dinamika kehidupan dalam
menjalankan rumah tangga. Biasanya anak sulung akan mengambill peran untuk
mengambil keputusan sedangkan anak bungsu cenderung menjaga
keharmonisan rumah tangga. Meski terlihat sangat seimbang, namun jika tidak
dikelola dengan baik justru akan menjadi salah satu sumber konflik bagi

hubungan keduanya. Sehingga pernikahan ini dianggap memiliki tantangan



tersendiri oleh masyarakat dalam beberapa budaya. Dibalik tantangan ini,
terdapat tradisi-tradisi yang dijalankan secara khusus sebagai bentuk penangkal
tantangan atau tolak bala. Terdapat beragam jenis tolak bala dalam pernikahan
Jilu, seperti Seni Begalan yang merupakan kesenian yang memadukan tari,
musik dan percakapan yang eksis di Desa Selakambang, Kecamatan
Kaligondang, Kabupaten Purbalingga (Andini et al, 2017), kemudian masyarakat
di Desa Gentong, Kecamatan Paron, Kabupaten Ngawi melalukan ruwatan
dengan media melarungkan sesaji yang sudah disiapkan (Rafiuddin, 2023), salah
satu ritual menarik yang menjadi bagian dari kepercayaan ini adalah Tari Perang
Centong.

Tari Perang Centong merupakan sebuah tarian yang berkembang di
Kampung Budaya Jalawastu dan masyarakat sekitar Gunung Kumbang yang
merupakan salah satu puncak dari rangkaian pegunungan Kendeng Utara yang
berada di perbatasan Kecamatan Salem dan Kecamatan Ketanggungan,
Kabupaten Brebes. Tarian ini memiliki nilai budaya yang sangat tinggi dan
menjadi salah satu warisan tradisional yang penuh dengan simbolisme. Secara
simbolis, tari ini menggambarkan pertempuran atau peperangan. Pertarungan
tersebut disajikan dalam bentuk gerakan silat yang estetis, memadukan kekuatan,
kelincahan, dan keindahan dalam setiap gerakan yang ditampilkan. Tari Perang
Centong termasuk ke dalam bentuk penyajian tarian berpasangan (Turyati &
Farah 2022) oleh dua pria yang berperan sebagai simbol dari dua pihak yang
bertikai. Penari dalam Tari Perang Centong dianggap sebagai perwakilan dari

kedua belah pihak, yakni mempelai pria dan mempelai wanita dengan properti



utama yang digunakan dalam tarian ini adalah centong kayu.

Kajian mengenai Pernikahan Jilu sudah banyak dilakukan, seperti oleh
Nopriyanti, Nurwahidin, dan Sudjarwo (2022) dalam kajiannya yang berjudul
“Larangan Tradisi Pernikahan Adat Jawa Jilu : Siji Jejer Telu” mengkaji
perbedaan perspektif antara ajaran Islam dan tradisi Jawa terkait pelaksanaan
pernikahan. Dalam Islam, pernikahan dipahami sebagai ibadah sah untuk
memenuhi kebutuhan biologis dan emosional, serta sebagai sarana untuk
melanjutkan keturunan. Sementara itu, dalam budaya Jawa terdapat mitos
terkait larangan perkawinan Jilu, yang melarang pernikahan antara anak
pertama dan anak ketiga karena dipercaya dapat mendatangkan musibah. Islam
sendiri tidak mengakui larangan pernikahan berdasarkan urutan kelahiran,
melainkan menetapkan larangan-larangan tertentu yang berhubungan dengan
aspek agama, seperti hubungan darah dan agama yang berbeda. Penelitian ini
juga menunjukkan bahwa tercapainya keluarga sakinah dalam Islam lebih
bergantung pada prinsip saling pengertian, komunikasi yang terbuka, dan kasih
sayang antara suami istri, tanpa dipengaruhi oleh mitos atau norma adat tertentu.

Pernikahan Jilu, dari perspektif budaya dan kepercayaan masyarakat,
berpotensi menimbulkan dampak negatif yang berbahaya baik bagi pasangan
pengantin maupun keluarga mereka. Oleh karena itu, diperlukan upaya atau
ritual khusus untuk menghindari malapetaka, Elviana dalam Penelitiannya
tentang "Makna Simbolik dalam Budaya Begalan Kabupaten Banyumas”
menyimpulkan bahwa Begalan merupakan kebudayaan lokal yang menjadi ciri

khas Banyumas, mengandung makna simbolik melalui elemen seni seperti



penuturan, tarian, dan drama. Dalam Begalan terdapat 12 properti utama dengan
makna tertentu yang dipentaskan dalam durasi sekitar 30 menit. Begalan tidak
hanya sebatas seni atau adat, tetapi juga mengandung ajaran dan nasihat yang
dikemas dalam tontonan yang menghibur. Unsur-unsur budaya, kekerabatan,
bahasa, sistem religi, dan kesenian hadir dalam Begalan, serta terdapat penilaian
normatif dari masyarakat setempat dan daerah lain. Meskipun bentuknya statis,
Begalan bersifat dinamis dengan adanya improvisasi dan perubahan alat serta
musik yang lebih modern (Elviana, 2023).

Haryanto melakukan kajian mengenai “Moderasi Beragama pada
Tradisi Perang Centong dalam Prosesi Pernikahan di Kabupaten Brebes”. Yang
hasil penelitiannya mengenai nilai filosofis yang terkandung didalamnya. Tari
Perang Centong dianggap menjadi media penyampaian sikap moderasi agama
seperti menyelesaikan masalah dengan kepala dingin, keharmonisan keluarga
menjadi loncatan kerukunan bermasyarakat, pengembangan sifat toleransi dan

kedermawanan (Haryanto, 2022).

Turyati dan Azizah melalui “Kajian Struktur Tari Perang Centong
dalam Ritual Ngasa Kampung Budaya Jalawastu Brebes”, meneliti mengenai
struktur Tari Perang Centong yang dikaji dalam dua sisi, yakni isi tarian dan
bentuk tariannya. Yang mana, isi Tari Perang Centong merupakan simbolisme
pertikaian antara Gandasari dan Gandawangi yang memperebutkan wilayah
kekuasaan. Sedangkan secara bentuk, tarian ini merupakan tari berpasangan
dengan unsur gerakan, musik, tata rias, busana, dan properti sesuai dengan

ketentuannya (Turyati & Azizah, 2022).



Penelitian-penelitian  sebelumnya memberikan wawasan yang
mendalam mengenai berbagai dimensi tarian ini, baik dari segi nilai filosofis,
sosial, struktur, maupun simbolismenya. Penelitian ini mengkaji pentingnya
pemahaman dan dokumentasi fungsi Tari Perang Centong dalam pernikahan
Jilu, sebagai bagian dari pelestarian budaya lokal yang terancam oleh
modernisasi. Selain itu, penelitian ini menekankan bahwa seni tradisional, seperti
tari, tidak hanya memiliki nilai estetika, tetapi juga mengandung makna sosial
dan simbolis yang berpengaruh pada kehidupan masyarakat. Penelitian ini juga
relevan untuk pengembangan pariwisata budaya di Brebes dengan menggali
keunikan tradisi tersebut.

1.2 Rumusan Masalah
Pernikahan dengan urutan kelahiran tertentu seperti anak sulung dengan

anak bungsu (Jilu), anak bungsu dengan anak bungsu, dan anak sulung dengan
anak sulung yang dimana pernikahan dengan kombinasi anak sulung dan bungsu
tersebut tidak dianjurkan karena dipercaya rumah tangga keduanya tidak akan
harmonis. Pernikahan dengan kombinasi tersebut dianggap menjadi pernikahan
yang spesial karena dipandang memerlukan prosesi tambahan guna menghindari
dampak negatif dari pernikahannya. Dengan itu masyarakat Jalawastu percaya
dengan menghadirkan Tari Perang Centong dalam kombinasi pernikahan
tersebut akan menjadi sarana penangkal hal negatif. Sehingga penelitian ini ingin
menjelaskan mengenai fungsi Tari Perang Centong dalam pernikahan Jilu di
Kampung Budaya Jalawastu. Berdasarkan permasalahan ini, terbentuklah
pertanyaan sebagai berikut :

1. Bagaimana fungsi Tari Perang Centong pada Tradisi Pernikahan Jilu di



1.3

Kampung Budaya Jalawastu?
Bagaimana Tari Perang Centong dimaknai pada konteks Tradisi

Pernikahan Jilu di Kampung Budaya Jalawastu?

Tujuan Penelitian
Mengacu pada pertanyaan penelitian dan rumusan masalah diatas, adapun

tujuan penelitian ini adalah sebagai berikut :

1.

1.4

Menjelaskan fungsi Tari Perang Centong dalam Tradisi Pernikahan Jilu
di Kampung Budaya Jalawastu.
Menjelaskan pemaknaan Tari Perang Centong pada kehidupan

masyarakat Kampung Budaya Jalawastu.

Manfaat Penelitian

1.4.1 Manfaat Akademis

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah ilmu pengetahuan

dalam bidang antropologi budaya dan seni pertunjukan terkait tari tradisional

dalam upacara pernikahan.

1.4.2

Manfaat Praktis
1. Untuk Peneliti menambah wawasan dan pengetahuan ilmiah

mengenai Tari Perang Centong dalam hal akademis

2. Untuk pemerintah, dapat menjadi acuan untuk mengembangkan
strategi pelestarian budaya yang efektif.

3. Untuk masyarakat Kampung Budaya Jalawastu, dapat membuka
peluang untuk memperkuat ekonomi lokal melalui pengembangan
pariwisata budaya dan pemberdayaan masyarakat dalam berbagai

kegiatan berbasis budaya.



4.  Untuk penelitian selanjutnya, diharapkan penelitian ini dapat
berfungsi sebagai referensi dan sumber inspirasi bagi peneliti yang

mengangkat tema serupa.





