
 

160 
 

BAB V  

SIMPULAN 

5.1. Simpulan 

Konstruksi wacana “Negara Beling” atas kawasan Cicadas dibentuk melalui 

dua kekuatan utama: pertama, hubungan antara manusia dan lingkungannya; kedua, 

efek berulang dari representasi media dan komunikasi sosial yang mendefinisikan 

makna kawasan. Dalam prosesnya, wacana ini tidak berdiri sendiri, melainkan 

dibentuk secara dinamis oleh produsen teks (pemerintah, media, aparat), 

didistribusikan dalam sistem komunikasi publik, dan kemudian dikonsumsi serta 

dihidupi ulang oleh warga Cicadas sendiri. Sebagai wacana, “Negara Beling” 

merupakan hasil dari proses panjang di mana pengalaman lokal, stereotip luar, dan 

interaksi spasial berkelindan hingga menciptakan narasi dominan tentang Cicadas. 

Dengan kata lain, “Negara Beling” adalah produk dari konstruksi sosial yang terus-

menerus diperkuat melalui bahasa, simbol, dan tindakan sosial yang menjadikan 

Cicadas lebih dari sekadar wilayah administratif, ia menjadi simbol dari stigma 

sekaligus identitas. 

Namun, dinamika yang terbangun di Cicadas menunjukkan bahwa wacana 

ini tidak final. Apa yang tampak bukanlah penghapusan atas narasi lama, melainkan 

pembentukan medan artikulasi baru, di mana narasi masa lalu dipertanyakan, 

digeser, dan bahkan dibalik secara halus. Proses ini tidak melahirkan wacana 

tunggal pengganti, tetapi menciptakan struktur makna yang saling silang: antara 

yang ingin menetapkan, yang ingin mengubah, dan yang hanya ingin hidup 

sebagaimana adanya. Di sinilah letak penjungkirbalikkan wacana—bukan dalam 

bentuk pembalikan total, tetapi dalam momen ketika narasi dominan tergelincir 

oleh keberadaan narasi-narasi kecil yang bersifat situasional, ambigu, dan sering 

kali tak terduga. 



161 
 

 
  

Implikasi dari wacana baru ini adalah terbukanya kemungkinan untuk 

memahami kawasan seperti Cicadas sebagai ruang yang tidak dapat dibatasi dalam 

dikotomi moral “baik” atau “buruk”, “keras” atau “tobat”. Sebaliknya, kawasan ini 

justru menjadi contoh konkret bagaimana stigma kawasan bekerja dalam sistem 

sosial dan bagaimana warga dapat menyusun ulang narasi yang melekat pada ruang 

hidup mereka. Secara teoritis, hal ini menunjukkan bahwa proses stigmatisasi tidak 

hanya dapat dipertahankan oleh sistem struktural, tetapi juga dapat diganggu atau 

dibelokkan melalui produksi makna dari bawah. Dalam konteks ini, wacana baru 

yang muncul bukan bentuk hegemonik baru, tetapi kemenangan parsial—sebuah 

pergeseran dalam sistem simbolik yang belum selesai, namun menunjukkan 

kemungkinan arah baru bagi pemaknaan kawasan. 

Maka, wacana tentang Cicadas baik sebagai “Negara Beling” maupun 

kawasan yang disebut “berubah” tidak bersifat linear atau tunggal. Ia dibentuk oleh 

relasi antara aktor, struktur, dan pengalaman, serta terus mengalami gangguan, 

resistensi, dan pembalikan arah. Pergerumulan, pertarungan, hingga 

penjungkirbalikkan wacana menunjukkan bahwa Cicadas bukan objek pasif, 

melainkan ruang yang aktif dinegosiasikan oleh warga, institusi, dan narasi yang 

melingkupinya. Memahami “Negara Beling” sebagai hasil interaksi antara manusia, 

ruang, komunikasi, dan kepentingan sosial menegaskan bahwa makna kawasan 

tidak hanya ditentukan oleh siapa yang melihat, tetapi juga oleh siapa yang berhak 

bersuara. Cicadas sebagai wacana adalah produk relasi kuasa yang terus bergerak 

dan dapat selalu dibaca ulang. 

 



162 
 

 
  

5.2. Saran 

Berdasarkan temuan dalam penelitian ini, penting untuk menyadari bahwa 

pembicaraan tentang suatu kawasan secara tidak langsung adalah pembicaraan 

tentang sistem penilaian yang terus dipupuk, diwariskan, dan dinaturalisasi dalam 

kehidupan sehari-hari. Kawasan bukan hanya entitas spasial, tetapi tempat tinggal 

yang lahir dari keputusan sosial, sejarah migrasi, kebutuhan ekonomi, dan 

keterikatan simbolik warganya. Oleh karena itu, upaya memahami atau menata 

kawasan seperti Cicadas tidak cukup dengan pendekatan teknokratis semata, 

melainkan perlu dibarengi dengan redefinisi konsep “kepentingan publik” yang 

betul-betul mendengarkan suara warga sebagai bagian integral dari ruang yang 

mereka hidupi. 

Langkah yang dilakukan oleh Kelurahan Cicadas yakni menyusun program 

berbasis pada pendengaran terhadap warga merupakan contoh konkret bagaimana 

logika perencanaan dapat digeser dari pendekatan prosedural ke pendekatan 

dialogis. Namun, di sisi lain, warga juga perlu mengembangkan refleksi kritis 

terhadap pengalaman dan narasi masa lalu yang mereka warisi. Tidak cukup hanya 

dengan bertahan atau mengulang romantisme lokalitas; keterikatan terhadap tempat 

tinggal harus dilihat juga sebagai ruang kemungkinan baru bukan sekadar nostalgia. 

Stereotip kawasan, seperti yang ditunjukkan dalam penelitian ini, bukan sekadar 

citra negatif yang bisa dihapus begitu saja, tetapi konstruksi sosial yang 

mengandung kepentingan, kuasa, dan bahkan afeksi yang mempersulit 

pembongkarannya. Maka, usaha mengubah citra kawasan perlu diarahkan bukan 

hanya pada penghapusan label, tetapi pada proses pergeseran makna yang disusun 

bersama melalui partisipasi kritis semua pihak. 

 



163 
 

 
  

 

5.3. Rekomendasi 

Temuan dalam penelitian ini membuka peluang bagi kajian lanjutan yang 

dapat memperluas pemahaman mengenai bagaimana wacana dan stereotip kawasan 

diproduksi, disebarluaskan, serta dinegosiasikan oleh berbagai aktor dalam konteks 

sosial tertentu. Mengingat penelitian ini berfokus pada narasi warga di kawasan 

Cicadas dalam periode waktu dan lokasi yang spesifik, maka masih terdapat ruang 

bagi pengembangan studi dengan pendekatan yang lebih luas maupun lintas 

wilayah. Salah satu rekomendasi penting adalah dilakukannya kajian komparatif 

antar-kawasan yang memiliki label serupa, untuk melihat bagaimana kondisi sosial, 

politik, dan budaya lokal memengaruhi cara suatu kawasan dicitrakan serta 

bagaimana warga setempat merespons label tersebut. Pendekatan ini penting tidak 

hanya untuk mengidentifikasi pola-pola resistensi simbolik, tetapi juga untuk 

memperkuat pemahaman bahwa ruang hidup bukan sekadar tempat untuk “tinggal,” 

melainkan medan tempat manusia tumbuh, berelasi, dan membangun makna. Oleh 

karena itu, setiap elemen keseharian yang tampak kecil mulai dari percakapan, 

aktivitas spontan, hingga jaringan informal perlu dipandang sebagai penanda 

penting dalam membentuk pengalaman spasial. Kajian-kajian mendatang dapat 

memperkaya pembacaan ini dengan menggabungkan pendekatan planologi 

humanistik, psikologi lingkungan, dan sosiologi ruang agar lebih sensitif terhadap 

dinamika lokal dan kemanusiaan yang hidup di dalamnya. 

 

 

 

 

 

 




