
79 

 

 

BAB IV PENUTUP 

 

4.1 Kesimpulan 

Transformasi kolotik dari objek suvenir menjadi instrumen musik 

merupakan suatu proses gradual yang melibatkan dimensi estetis, 

musikal, sosial, dan institusional secara simultan. Perubahan ini 

melampaui sekadar pergeseran fungsi, mencakup aspek morfologi 

(bentuk), organologi (material dan teknik pembuatan), dan idiomatik 

permainan. Inisiatif transformatif ini berakar pada intensi kreatif para 

inovator lokal, khususnya Nani Wiharna dan Latip Adiwijaya, untuk 

merevitalisasi kolotik sebagai artefak budaya yang dinamis dalam ranah 

ekspresi musikal kontemporer, sembari mempertahankan jejak 

historisnya. 

Ansambel kolotik umumnya terdiri dari sekitar dua puluh pemain. 

Struktur penugasan dalam ansambel ini bersifat unik; pemain tidak 

bertanggung jawab atas satu instrumen tertentu, melainkan atas nada 

individual. Rata-rata, setiap pemain mengoperasikan dua hingga 

empat kolotik dengan nada yang berbeda, menciptakan sebuah 

konfigurasi permainan yang menyerupai ansambel gamelan atau 



80 

 

 

orkestra mini. Pendekatan ini tidak hanya bertujuan untuk mencapai 

nilai artistik, tetapi juga merupakan strategi efisiensi dalam produksi 

suara dan visualisasi ritmis. Implementasi metode ini menghasilkan 

karakter suara kolotik yang lebih masif dan ekspresif, berkontribusi 

pada pengalaman auditif yang semarak dan dinamis. 

 

4.2 Saran 

Skripsi ini diharapkan tidak hanya menjadi dokumentasi ilmiah 

atas proses transformasi kolotik dari cendera mata menjadi alat musik, 

tetapi juga membuka wacana yang lebih luas tentang potensi inovasi 

lokal dalam membangun ekosistem seni yang adaptif, visioner, dan 

berakar pada nilai-nilai budaya. Di tengah berbagai tantangan 

metodologis yang dihadapi peneliti, seperti keterbatasan waktu, akses 

terhadap narasumber utama, serta dinamika di lapangan yang tidak 

selalu kondusif, penulis memandang perlu untuk mengajukan beberapa 

saran strategis yang relevan sebagai landasan pengembangan riset dan 

penguatan praktik kebudayaan ke depan. 

Pertama, diperlukan eksplorasi lebih mendalam tentang makna 

transformasi kolotik dalam kerangka pelestarian budaya berbasis 

inovasi. Kolotik tidak hanya direvitalisasi sebagai objek estetis atau 



81 

 

 

instrumen pertunjukan, tetapi juga sebagai simbol kearifan lokal yang 

mengalami transposisi bentuk, fungsi, dan nilai. Oleh karena itu, studi 

selanjutnya diharapkan dapat mengkaji bagaimana kolotik menjadi 

model ideal pelestarian budaya yang tidak stagnan dalam 

konservatisme, melainkan progresif, partisipatif, dan berkelanjutan. 

Penelitian interdisipliner yang mengaitkan kolotik dengan pendidikan 

karakter, pemberdayaan ekonomi kreatif, dan ekologi budaya lokal 

dapat memperkuat fungsi sosial budaya dari alat musik ini, sekaligus 

menjawab tantangan zaman seperti globalisasi, homogenisasi budaya, 

dan krisis identitas lokal. 

Kedua, diperlukan peluasan nada menjadi 3 oktaf dengan 

menambahkan dua oktaf yang lebih rendah sehingga menghasilkan 

rangkaian suara yang lebih kompleks dan tidak terbatas dengan satu 

oktaf saja. Dengan pengembangan tentunya bisa memainkan berbagai 

jenis lagu. 

Ketiga, penting untuk mengkaji posisi kolotik dalam konstelasi 

musik tradisional Indonesia dan dunia. potensi kolotik untuk 

dikembangkan sebagai instrumen dalam komposisi lintas budaya 

(cross-cultural composition), atau sebagai medium dalam pendidikan 

musik interkultural, masih terbuka luas. riset yang menjajaki 



82 

 

 

kemungkinan kolotik berkolaborasi dengan alat musik nusantara 

lainnya—seperti angklung, gamelan, dan kulintang—bahkan dengan 

instrumen dari tradisi musik luar seperti marimba, kalimba, atau 

steelpan, akan sangat memperkaya khazanah musikal dan memperluas 

jejaring diplomasi budaya. dalam konteks ini, kajian etnomusikologi 

yang bersifat komparatif sangat dibutuhkan untuk mendukung narasi 

bahwa kolotik bukan hanya warisan lokal, tetapi juga aset budaya global 

yang layak untuk diusulkan sebagai bagian dari warisan budaya tak 

benda baik di tingkat nasional (KEMENDIKBUDRISTEK) maupun 

internasional (UNESCO). 

Keempat, pemerintah daerah, lembaga pendidikan seni, serta 

komunitas budaya perlu membangun ekosistem yang mendukung 

pengembangan kolotik secara berkelanjutan. Hal ini dapat dilakukan 

melalui program inkubasi inovasi musik lokal, integrasi kolotik dalam 

kurikulum pendidikan seni formal maupun nonformal, pelatihan guru 

dan seniman muda, hingga penyelenggaraan festival atau kompetisi 

ansambel kolotik di tingkat lokal, nasional, dan internasional. Kolotik 

berpotensi menjadi identitas kultural Kabupaten Ciamis yang khas dan 

strategis dalam mempromosikan citra daerah melalui pendekatan 

branding budaya berbasis inovasi seni. 



83 

 

 

Kelima, perlu dilakukan dokumentasi audio-visual dan 

penulisan buku referensi tentang kolotik yang bersifat komprehensif dan 

populer. Hal ini penting sebagai bagian dari arsip kebudayaan dan 

transfer pengetahuan lintas generasi, agar kolotik tidak hanya dikenal 

oleh kalangan akademisi dan seniman, tetapi juga oleh masyarakat luas, 

termasuk generasi muda yang semakin terhubung dengan dunia digital. 

Dengan mempertimbangkan berbagai potensi tersebut, besar 

harapan penulis bahwa kolotik dapat menjadi representasi keberhasilan 

transformasi budaya lokal yang dikelola dengan bijak, inovatif, dan 

inklusif. Skripsi ini merupakan langkah awal yang masih membutuhkan 

banyak penguatan dan kolaborasi lintas pihak, baik dari aspek 

akademik, artistik, maupun kebijakan. Namun demikian, upaya ini 

diyakini dapat berkontribusi dalam memperkuat eksistensi musik 

tradisional Indonesia dalam kancah global, sekaligus membangun 

peradaban seni yang dinamis, bermakna, dan berakar pada jati diri 

bangsa. 

  




