79

BAB IV PENUTUP

4.1 Kesimpulan

Transformasi kolotik dari objek suvenir menjadi instrumen musik
merupakan suatu proses gradual yang melibatkan dimensi estetis,
musikal, sosial, dan institusional secara simultan. Perubahan ini
melampaui sekadar pergeseran fungsi, mencakup aspek morfologi
(bentuk), organologi (material dan teknik pembuatan), dan idiomatik
permainan. Inisiatif transformatif ini berakar pada intensi kreatif para
inovator lokal, khususnya Nani Wiharna dan Latip Adiwijaya, untuk
merevitalisasi kolotik sebagai artefak budaya yang dinamis dalam ranah
ekspresi musikal kontemporer, sembari mempertahankan jejak
historisnya.

Ansambel kolotik umumnya terdiri dari sekitar dua puluh pemain.
Struktur penugasan dalam ansambel ini bersifat unik; pemain tidak
bertanggung jawab atas satu instrumen tertentu, melainkan atas nada
individual. Rata-rata, setiap pemain mengoperasikan dua hingga
empat kolotik dengan nada yang berbeda, menciptakan sebuah

konfigurasi permainan yang menyerupai ansambel gamelan atau



80

orkestra mini. Pendekatan ini tidak hanya bertujuan untuk mencapai
nilai artistik, tetapi juga merupakan strategi efisiensi dalam produksi
suara dan visualisasi ritmis. Implementasi metode ini menghasilkan
karakter suara kolotik yang lebih masif dan ekspresif, berkontribusi

pada pengalaman auditif yang semarak dan dinamis.

4.2 Saran

Skripsi ini diharapkan tidak hanya menjadi dokumentasi ilmiah
atas proses transformasi kolotik dari cendera mata menjadi alat musik,
tetapi juga membuka wacana yang lebih luas tentang potensi inovasi
lokal dalam membangun ekosistem seni yang adaptif, visioner, dan
berakar pada nilai-nilai budaya. Di tengah berbagai tantangan
metodologis yang dihadapi peneliti, seperti keterbatasan waktu, akses
terhadap narasumber utama, serta dinamika di lapangan yang tidak
selalu kondusif, penulis memandang perlu untuk mengajukan beberapa
saran strategis yang relevan sebagai landasan pengembangan riset dan
penguatan praktik kebudayaan ke depan.

Pertama, diperlukan eksplorasi lebih mendalam tentang makna
transformasi kolotik dalam kerangka pelestarian budaya berbasis

inovasi. Kolotik tidak hanya direvitalisasi sebagai objek estetis atau



81

instrumen pertunjukan, tetapi juga sebagai simbol kearifan lokal yang
mengalami transposisi bentuk, fungsi, dan nilai. Oleh karena itu, studi
selanjutnya diharapkan dapat mengkaji bagaimana kolotik menjadi
model ideal pelestarian budaya yang tidak stagnan dalam
konservatisme, melainkan progresif, partisipatif, dan berkelanjutan.
Penelitian interdisipliner yang mengaitkan kolotik dengan pendidikan
karakter, pemberdayaan ekonomi kreatif, dan ekologi budaya lokal
dapat memperkuat fungsi sosial budaya dari alat musik ini, sekaligus
menjawab tantangan zaman seperti globalisasi, homogenisasi budaya,
dan krisis identitas lokal.

Kedua, diperlukan peluasan nada menjadi 3 oktaf dengan
menambahkan dua oktaf yang lebih rendah sehingga menghasilkan
rangkaian suara yang lebih kompleks dan tidak terbatas dengan satu
oktaf saja. Dengan pengembangan tentunya bisa memainkan berbagai
jenis lagu.

Ketiga, penting untuk mengkaji posisi kolotik dalam konstelasi
musik tradisional Indonesia dan dunia. potensi kolotik untuk
dikembangkan sebagai instrumen dalam komposisi lintas budaya
(cross-cultural composition), atau sebagai medium dalam pendidikan

musik interkultural, masih terbuka luas. riset yang menjajaki



82

kemungkinan kolotik berkolaborasi dengan alat musik nusantara
lainnya—seperti angklung, gamelan, dan kulintang—bahkan dengan
instrumen dari tradisi musik luar seperti marimba, kalimba, atau
steelpan, akan sangat memperkaya khazanah musikal dan memperluas
jejaring diplomasi budaya. dalam konteks ini, kajian etnomusikologi
yang bersifat komparatif sangat dibutuhkan untuk mendukung narasi
bahwa kolotik bukan hanya warisan lokal, tetapi juga aset budaya global
yang layak untuk diusulkan sebagai bagian dari warisan budaya tak
benda baik di tingkat nasional (KEMENDIKBUDRISTEK) maupun
internasional (UNESCO).

Keempat, pemerintah daerah, lembaga pendidikan seni, serta
komunitas budaya perlu membangun ekosistem yang mendukung
pengembangan kolotik secara berkelanjutan. Hal ini dapat dilakukan
melalui program inkubasi inovasi musik lokal, integrasi kolotik dalam
kurikulum pendidikan seni formal maupun nonformal, pelatihan guru
dan seniman muda, hingga penyelenggaraan festival atau kompetisi
ansambel kolotik di tingkat lokal, nasional, dan internasional. Kolotik
berpotensi menjadi identitas kultural Kabupaten Ciamis yang khas dan
strategis dalam mempromosikan citra daerah melalui pendekatan

branding budaya berbasis inovasi seni.



83

Kelima, perlu dilakukan dokumentasi audio-visual dan
penulisan buku referensi tentang kolotik yang bersifat komprehensif dan
populer. Hal ini penting sebagai bagian dari arsip kebudayaan dan
transfer pengetahuan lintas generasi, agar kolotik tidak hanya dikenal
oleh kalangan akademisi dan seniman, tetapi juga oleh masyarakat luas,
termasuk generasi muda yang semakin terhubung dengan dunia digital.

Dengan mempertimbangkan berbagai potensi tersebut, besar
harapan penulis bahwa kolotik dapat menjadi representasi keberhasilan
transformasi budaya lokal yang dikelola dengan bijak, inovatif, dan
inklusif. Skripsi ini merupakan langkah awal yang masih membutuhkan
banyak penguatan dan kolaborasi lintas pihak, baik dari aspek
akademik, artistik, maupun kebijakan. Namun demikian, upaya ini
diyakini dapat berkontribusi dalam memperkuat eksistensi musik
tradisional Indonesia dalam kancah global, sekaligus membangun
peradaban seni yang dinamis, bermakna, dan berakar pada jati diri

bangsa.





