BAB |

PENDAHULUAN
1.1. Latar Belakang

Penyebaran Islam di Jawa dilakukan melalui dua pendekatan utama agar
nilai-nilai Islam dapat diterima oleh masyarakat setempat. Pendekatan pertama
dalam tradisi ini adalah Islamisasi kultur Jawa, di mana budaya yang telah ada di
masyarakat diselaraskan dengan ajaran Islam, baik secara formal maupun
substansial. Hal ini terlihat dari penggunaan istilah-istilah Islam dalam budaya
tersebut. Pendekatan kedua adalah Jawanisasi Islam, yaitu proses memasukkan
unsur-unsur Islam ke dalam budaya Jawa yang sudah ada. Islam berinteraksi
dengan kebudayaan dan tradisi lokal, menghasilkan perpaduan yang disebut
sinkretisme. Sinkretisme adalah hasil alami dari pertemuan antara dua budaya yang
berbeda, menciptakan budaya baru yang dianut bersama. Hingga kini, sinkretisme
masih hidup di kalangan Muslim Indonesia, dengan salah satu ritual yang dianggap

sebagai hasil sinkretisme adalah ziarah kubur (Mujib, 2016: 211).

Saat ini, beberapa tradisi sering dikaitkan dengan para ulama yang memiliki
peran penting bagi masyarakat, salah satunya adalah tradisi ziarah yang dilakukan
di makam para Wali. Pada awalnya, tradisi ini merupakan salah satu upacara
penghormatan dan mendoakan orang yang sudah meninggal. Pada saat itu, upacara
tersebut dilakukan oleh masyarakat Indonesia yang menganut agama Hindu dan
Budha. Hal tersebut sama halnya dengan tradisi tahlilan di mana doa-doa yang

digunakan kemudian diganti dengan zikir-zikir dan doa-doa Islam (Roodin, 2013).



Kata ziarah berasal dari kata Arab zaara, yang berarti menengok atau
melawat (al Marbawi, 1350H: 273). Luwis Ma’luf mendefinisikan ziarah sebagai
datang dengan maksud menemuinya. Kegiatan ini bahkan menjadi rutinitas yang
dilakukan pada waktu-waktu tertentu, baik secara pribadi maupun bersama-sama
(Ma’luf, 1996: 310). Beberapa waktu yang umum untuk berziarah kubur di
Indonesia kebanyakan dilakukan pada hari Jumat, menjelang hari raya, dan hari-
hari besar lainnya. Perdebatan tentang tradisi ini sudah berlangsung lama, dari Ibn
al-Jawz dan Ibn Taymiyah pada abad ke-12 dan ke-13, hingga Ibn Abd al-Wahab,
Rashid Rida, dan Sayyid Qutb pada abad ke-19 dan ke-20. Praktik ini sering
dikecam oleh sebagian kalangan sebagai syirik dan bidah, namun banyak yang tetap
melakukannya dan meyakininya sebagai bentuk ibadah (Mujib, 2016: 206).

Meskipun demikian, tradisi ini terus dijalankan oleh masyarakat sampai saat ini.

Kegiatan ziarah yang diajarkan oleh Islam tidak banyak mengubah tradisi
ziarah yang sudah ada sebelumnya di masyarakat. Perubahan utama terletak pada
niat dan tujuan ziarah. Jika sebelumnya ziarah dilakukan untuk meminta kepada
arwah yang diyakini memiliki kekuatan, kini diubah menjadi kegiatan untuk
mengingat kematian, akhirat, dan mendoakan jenazah yang dikuburkan. Fenomena
ziarah tidak memiliki satu wajah saja, tetapi memiliki banyak tujuan untuk
memperkuat iman, menyucikan diri, menunjukkan kesalehan, mempertegas
identitas ke-Islaman seseorang, bahkan sering kali ada dimensi komersial yang

menyertai tradisi ziarah (Mujib, 2016: 206).

Salah satu wilayah yang lekat dengan tradisi ziarah adalah Cirebon, sebagai

salah satu pusat penyebaran Islam di Jawa Barat. Salah satu makam yang sering



dikunjungi adalah makam Syekh Syarif Hidayatullah, yang lebih dikenal sebagai
Sunan Gunung Jati, salah satu wali yang berperan penting dalam penyebaran Islam
di Jawa, yang berlokasi di Desa Astana Kabupaten Cirebon. Wilayah Cirebon,
berbagai tradisi dan kebudayaan lokal hidup dan berkembang, ada yang berasal dari
zaman sebelum Islam dan banyak yang berasal dari masa penyebaran Islam oleh
Wali Sanga. Cirebon juga menjadi pusat penyebaran Islam, dipimpin oleh salah

satu wali yang juga seorang sultan, yaitu Sunan Gunung Jati.

Dalam tradisi ziarah di makam Sunan Gunung Jati terdapat beberapa
rangkaian, salah satunya seperti tradisi tahlilan. Dalam pelaksanaannya, tradisi
tahlil dipimpin oleh imam yang terdapat di area makam Sunan Gunung Jati dan
dilakukan bersama-sama. Tetapi, ada juga yang melakukannya secara individu.
Dalam tradisi tahlil ini di dalamnya terdapat nilai-nilai yang diajarkan oleh para
leluhur. Nilai-nilai yang terdapat dalam tahlil tersebut dibawakan agar masyarakat
dapat mengembangkan apa yang diajarkan dalam agama Islam karena doa-doa yang
diucapkan berdasarkan pada al-Quran dan Hadis. Selain itu, tradisi tahlilan tersebut
banyak diartikan sebagai sebuah dakwah di mana masyarakat menganggap bahwa
kegiatan tersebut dapat dimaknai sebagai sebuah usaha agar menjadi dekat dengan

Tuhan (Rodin, 2013).

Orang-orang yang datang dari beberapa desa melakukan tradisi ziarah dan
tahlil di makam Sunan Gunung Jati. Para pengunjung meyakini bahwa tradisi
tersebut merupakan tradisi untuk meminta keberkahan dari Sunan Gunung Jati,
tetapi banyak juga dari mereka datang dengan niat yang khusus. Menurut Andi

Warisino, (2017), dari segi istilah, tahlilan merupakan sebuah ucapan yang



dilakukan secara bersamaan dengan menyebut kalimat thayyibah dan mendoakan
orang yang sudah meninggal. Dalam konteks kebudayaan, ziarah memiliki banyak

simbol dan makna di dalamnya yang dipedomani oleh masyarakat.

Geertz menjelaskan bahwa definisi kebudayaan merupakan sebuah tindakan
yang bersifat publik dengan memiliki konteks yang mendalam yang dapat
diekspresikan pada sebuah tindakan (Geertz, 1992: 12; Pals, 2012: 342). Hal
tersebut tercipta karena seorang individu dapat berkomunikasi melalui simbol-
simbol yang memiliki makna bagi masyarakat sekitarnya. Maka dari itu, ziarah di
makam para wali, kiai, raja, atau tokoh-tokoh sering kali dianggap sebagai orang
yang memiliki pengaruh kuat dalam masyarakat dan dianggap memiliki kharisma
yang mampu mempengaruhi masyarakat di sekitarnya (Mumfagati, 2007). Tanpa
kharisma seorang wali, akan sulit bagi mereka untuk menciptakan pengaruh yang
mendalam. Ziarah telah menjadi salah satu kegiatan spiritual bagi umat Muslim
sebagai bentuk kebebasan beribadah kepada Allah SWT. Maka dari itu, peneliti
melakukan penelitian mengai tradisi ziarah yang dilakukan di makam Sunan
Gunung Jati, karena masyarakat yang melakukan tradisi ziarah bukan hanya warga
sekitar melainkan orang-orang yang datang dari asal yang berbeda. Pengunjung
yang datang dan melakukan tradisi ziarah tersebut akan memiliki latar belakang
ekonomi dan pendidikan yang berbeda-beda. Sehingga setiap pengunjung akan
merasakan pengalaman dan pemaknaan yang berbeda dari segi emosional, spiritual

dan sosial.

Penelitian terkait topik yang diteliti pernah dilakukan oleh Sachisani pada

tahun 2015 dengan judul Tradisi Ziarah Jumat Kliwon Ke Makam Sunan



Gunungjati Cirebon (Studi Kasus pada Masyarakat Desa Sliyeg, Kabupaten
Indramayu). Ia, menjelaskan mengenai masyarakat Desa Sliyeg yang melakukan
tradisi ziarah ini karena mereka menganggap bahwa makam tersebut merupakan
makam keramat atau suci. Masyarakat juga datang dengan harapan atau doa agar
dagangan mereka dilariskan, meminta untuk mempunyai jodoh dan harapan

lainnya. Penelitian ini dianalisis berdasarkan teori fungsi Robert K Merton (1938).

Penelitian serupa dilakukan oleh Pramudito Tunggal Moeliono dan Kanita
Khoirun Nisa pada tahun 2024 dengan judul Pemakaman Tradisi Ziarah Makam
Wali Sunan Pandanaran Kecamatan Bayat Kabupaten Klaten. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji bagaimana masyarakat yang memiliki konstruksi sosial
dan budaya dapat memaknai ziarah di makam Wali Sunan Pandanaran. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa orang yang datang ke makam Sunan Pandanaran
memiliki makna yang berbeda seperti ziarah dengan tujuan untuk mencari
keberkahan melalui para wali dan berharap agar doa yang dipanjatkan dapat
dikabulkan melalui para wali. Para wali tersebut tidak hanya sebagai perantara
tetapi juga mendoakan mereka sebagai ucapan penghargaan atas jasanya dalam
menyebarkan agama Islam. Selain itu, ziarah tersebut dilakukan sebagai bentuk
penghormatan dari para peziarah kepada sang wali. Akan tetapi, ada juga orang
yang datang ke makam Sunan Pandanaran dengan niatan untuk mencari kekayaan
duniawi atau pesugihan. Penelitian ini menerapkan teori Agama Sebagai Sistem
Budaya milik Clifford Geertz, (1973). Dalam teori ini, Geertz menjelaskan
bagaimana agama tidak hanya sekedar kepercayaan dan ritual, tetapi sebagai sebuah

bagian dari sistem budaya yang lebih luas.



Penelitian lainnya dilakukan oleh Fatimah Al Zahra pada tahun 2020
dengan judul Pemaknaan Simbol-Simbol Dalam Tahlilan Pada Tradisi Satu Suro
Di Makam Raja-Raja Mataram Kotagede-Yogyakarta. Penelitian ini bertujuan
untuk mengetahui tahlilan dalam tradisi malam satu Suro memiliki makna yang
penting dalam kehidupan masyarakat, terutama dalam ritual di makam raja-raja
Mataram di Kotagede, Yogyakarta. Selain sebagai sarana mendoakan orang yang
telah meninggal, tahlilan pada malam satu Suro juga memiliki nilai tersendiri bagi
masyarakat setempat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tahlilan bertujuan untuk
mendoakan arwah leluhur, khususnya para raja-raja Mataram, dan bagi masyarakat
setempat. Ritual ini bermakna mendatangkan berkah serta keberuntungan dalam
menjalani kehidupan berikutnya. Sementara itu, jenang suran melambangkan
beban hidup yang dipikul manusia, yang mengandung pesan bahwa menjalani
hidup harus dengan tekad dan keberanian untuk menghadapi berbagai risiko.
Penulisan tersebut menggunakan teori interpetatif simbolik milik Clifford Geertz,

(1973).

Penelitian ini mengkaji mengenai tradisi ziarah dan berfokus pada tahapan-
tahapan dalam melakukan ziarah, serta simbol serta makna bagi para pelaku yang
melakukan tradisi ziarah tersebut. Setiap orang yang datang ke makam Sunan
Gunung Jati akan memiliki makna yang berbeda dan dapat menghasilkan sebuah
makna sosial dalam masyarakat. Dalam hal ini, simbol merupakan sebuah cara
untuk melihat bagaimana sebuah tradisi dapat dimaknai. Identifikasi dari setiap
unsur tersebut dapat membentuk sebuah struktur yang akan menghasilkan sebuah

simbol dalam kebudayaan yang ada pada masyarakat (Agus, 2006:18). Sejalan



dengan ini, Geertz berpendapat bahwa agama, sebagai sebuah sistem budaya,
merupakan sistem simbol yang membentuk cara pandang terhadap dunia dan "etos"
yang mencakup cita-cita, nilai-nilai, dan gaya hidup. Oleh sebab itu, agama tidak
hanya sekadar dijelaskan, tetapi juga dimaknai secara mendalam (Geertz, 2014:
Xii).

Tadisi ziarah di makam Sunan Gunung Jati merupakan salah satu bentuk
simbol yang lahir dalam suatu masyarakat, dalam hal ini simbol tersebut merupakan
salah satu bentuk komunikasi transenden di mana komunikasi tersebut berkaitan
dengan sesuatu yang lebih tinggi seperti tuhan, alam semesta, orang yang sudah
meninggal, pengalaman spiritual dan keagamaan. Sistem simbol ini membentuk
pandangan dunia dan nilai-nilai, sehingga penting bagi seorang individu untuk
memahami makna di balik simbol-simbol tersebut. Makam Sunan Gunung Jati
merupakan salah satu tempat yang sering didatangi oleh orang-orang dengan

harapan mendapatkan keberkahan.

Pembeda dengan penelitian sebelumnya terletak pada penekanan deskripsi
secara mendalam seperti yang dijelaskan oleh Geertz dalam teori interpetatif
simbolik. Penelitian ini akan mendeskripsikan yang secara detail baik mengenai
tahapan dan simbol-simbol yang terdapat dalam tradisi ziarah. Oleh karena itu,
penulis akan melakukan penelitian dengan judul “Simbol dan Makna ziarah di

Makam Sunan Gunung Jati Bagi Pengunjung di Desa Astana Kabupaten Cirebon”.

Penelitian ini berfokus pada tahapan-tahapan dalam tradisi ziarah dan

bagaimana para pengunjung dapat memaknai ziarah dan simbol-simbol di makam



Sunan Gunung Jati. Dalam penelitian ini akan menjelaskan mengenai tahapan-
tahapan, simbol dan makna yang terlihat dan juga perilaku/tindakan orang yang
melakukan tradisi ziarah tersebut, karena wujud simbol tersebut merupakan sebuah
interaksi yang dilakukan oleh para pengunjung. Jaringan makna tersebut ada dalam
masyarakat yang membantu setiap individu memahami dunia dan memberikan
pengalaman dalam kehidupan mereka. Setiap individu akan melihat bagaimana
suatu masyarakat akan mengartikan simbol-simbol yang ada di sekitar mereka.
Dalam teori interpetatif simbolik pandangan Geertz berfokus pada menggali makna
dan tindakan yang dilakukan oleh seorang individu dengan melihat konteks sosial,
karena simbol dan makna tersebut harus dipahami bagaimana konteks sosial dan
historis masyarakat mengartikan hal tersebut. Pemahaman mengenai konsep simbol
dan makna ini dalam suatu masyarakat ini akan berbeda karena bergantung pada
interpretasi setiap masyarakat karena mereka memiliki latar belakang pendidikan,

ekonomi, budaya dan sosial yang berbeda.

1.2. Rumusan Masalah

Uraian yang dijelaskan pada latar belakang ini menunjukkan bahwa tradisi
ziarah di makam Sunan Gunung Jati merupakan bagian penting dari praktik
keagamaan dan budaya masyarakat, khususnya di wilayah Cirebon dan sekitarnya.
Sebagai salah satu Wali Songo, makam Sunan Gunung Jati tidak hanya menjadi
tempat peristirahatan terakhir tokoh penyebar Islam di tanah Jawa, tetapi juga
menjadi ruang spiritual yang hidup bagi para peziarah. Fenomena ini tidak hanya
mencerminkan dimensi religius, tetapi juga sarat akan simbol-simbol budaya dan

kepercayaan yang diwariskan lintas generasi. Untuk memahami secara mendalam



praktik ziarah ini, penting untuk menelusuri tahapan-tahapan yang dilakukan oleh
para pengunjung selama proses ziarah berlangsung. Tradisi ini tidak hanya sebatas
aktivitas fisik, melainkan juga mengandung muatan simbolik yang kuat dan
memiliki makna tersendiri bagi para pelakunya. Oleh karena itu, perlu dilakukan
penelaahan lebih lanjut terhadap bentuk-bentuk simbol dalam tradisi ziarah ini serta
bagaimana makna-makna tersebut diinterpretasikan oleh para peziarah.

Berdasarkan pemaparan diatas maka pertanyaan penelitian, sebagai berikut:

1) Bagaimana tahapan-tahapan dalam tradisi ziarah di makam Sunan Gunung
Jati?
2) Apa saja bentuk simbol dan makna ziarah bagi para pengunjung di makam
Sunan Gunung Jati?
1.3. Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah yang sudah dipaparkan, maka tujuan dari

penelitian ini adalah sebagai berikut:

1) Untuk menjelaskan tahapan-tahapan ziarah di makam Sunan Gunung Jati.

2) Untuk mengetahui bentuk simbol dan makna yang ada pada tradisi ziarah di
makam Sunan Gunung Jati.

1.4, Manfaat penelitian
1.4.1. Secara teoritis
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman

berdasarkan perspektif antropologi, khususnya dalam antropologi agama,
karena dalam tradisi ziarah memberikan pemahaman bagaimana

kepercayaan tersebut dapat dimaknai pada kehidupan sehari-hari. Penelitian



10

ini juga akan memberikan pemahaman yang berkaitan dengan tahapan-
tahapan ziarah dan berkaitan dengan antropologi simbolik mengenai makna

dalam simbol yang dipahami oleh masyarakat.

1.4.2. Secara praktis
Penulisan ini diharapkan menjadi acuan bagi penulisan berikutnya
yang memiliki pembahasan serupa mengenai tahapan-tahapan ziarah,

simbol dan makna ziarah di makam Sunan Gunung Jati Cirebon.



