BAB 1
PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang

Fenomena ronggeng merupakan salah satu manifestasi kompleks dari praktik
sosial-kultural yang paling menarik dalam konteks kesenian Indonesia, khususnya
di wilayah Jawa dan Sunda. Secara etimologis, istilah ronggeng berakar pada
dinamika interaksi sosial yang mendalam, melampaui sekadar definisi sederhana
sebagai penari atau penghibur. Menurut Pemberton (1994), Ronggeng tidak dapat
dipahami sebagai entitas tunggal, melainkan sebagai representasi multidimensional
dari negosiasi identitas, kekuasaan, dan spiritualitas dalam masyarakat tradisional.

Dalam konstruksi antropologis, ronggeng memiliki peran yang jauh lebih
kompleks daripada sekadar praktik seni pertunjukan. Posisi mereka dalam struktur
sosial-kultural menunjukkan fungsi yang sangat strategis, terutama dalam konteks
spiritual dan ritualistik. Lubis (2015:75) mengemukakan bahwa ronggeng
sesungguhnya merupakan figur liminal (shaman) yang menempati ruang antara
dunia profan dan sakral, dengan kemampuan untuk bertindak sebagai medium
komunikasi antara realitas empiris dan metafisik. Karakteristik ini menempatkan
ronggeng dalam posisi yang unik sebagai semacam shaman atau mediator spiritual
dalam ekosistem budaya tradisional.

Peran ronggeng sebagai shaman tidak dapat dilepaskan dari tradisi animisme
dan dinamisme yang telah berakar kuat dalam praktik kebudayaan Indonesia.
Mereka tidak sekadar menari, tetapi melakukan transformasi energi spiritual

melalui gerakan tubuh dan ritual yang kompleks. Konsep ini didukung oleh

15



16

penelitian Holt (1967) yang menunjukkan bahwa setiap gerakan tari ronggeng
memiliki signifikansi metafisik yang mendalam, di mana tubuh menjadi medium
transendensi dan komunikasi dengan kekuatan supranatural.

Shamanisme merupakan tradisi spiritual yang melibatkan praktisi
(shaman) yang melakukan perjalanan antara dunia fisik dan spiritual untuk
menyembuhkan, berkomunikasi dengan roh, dan memulihkan keseimbangan.
Dalam ritual shamanistik, seorang shaman bertindak sebagai perantara antara
komunitas dan alam gaib, menyelesaikan masalah mulai dari penyakit hingga
ketidakseimbangan ekologis dengan mengembalikan harmoni spiritual. Praktik ini,
yang berakar dalam sistem kepercayaan berbasis alam, mengakui keterkaitan semua
kehidupan dan menempatkan shaman dalam peran penting sebagai penyembuh,
pelindung, dan pemelihara pengetahuan tradisional.

Istilah shamanisme berasal dari bahasa Tungus dari Siberia, di mana kata
‘saman’ berarti “seseorang yang diberi kelebihan atau merujuk pada roh-roh
penyembuh (healer spirit). Akar linguistik ini mencerminkan sifat mendasar dari
praktik shamanistik sebagai tradisi yang melibatkan inspirasi spiritual dan kekuatan
penyembuhan (Banoet, 2021:24).

Definisi mengenai shamanisme atau seorang shaman selaras dengan sosok
dukun, dukun dianggap sebagai jembatan yang menghubungkan alam fisik dengan
dimensi spiritual atau alam halus. Mereka dipercaya memiliki pengetahuan
mendalam mengenai mantra dan doa, sehingga keberadaan mereka mampu
memberikan efek baik secara psikologis maupun moral bagi masyarakat sekitarnya.

Sosok ini menjadi penting karena kemampuannya menghadirkan ketenangan di



17

tengah komunitas melalui pemahaman mereka tentang hubungan antara dunia nyata
dan tidak nyata (Sobary, 1997:138).

Salah satu eksistensi ronggeng ada pada kesenian Ronggeng Gunung.
Kesenian ini berasal dan berkembang di wilayah Kabupaten Ciamis hingga
Kabupaten Pangandaran, terutama di daerah pegunungan. Ronggeng gunung
merupakan bentuk kesenian rakyat yang menampilkan seorang penari wanita yang
disebut ronggeng gunung. Menurut cerita rakyat yang beredar di wilayah Ciamis
Selatan hingga Kabupaten Pangandaran, kesenian tradisional ini bermula dari kisah
Dewi Siti Samboja dan kekasihnya Raden Anggalarang yang gugur di medan
perang. Namun masih banyak versi cerita rakyat yang menyebar mengenai asal-
usul kesenian Ronggeng Gunung ini.

Ronggeng Gunung merupakan kesenian tradisional yang menggabungkan
tarian, nyanyian, dan musik tradisional Sunda yang sarat dengan aura mistis. Sering
kali, para ronggeng dipercaya memiliki kemampuan spiritual. Menurut Tati
Narawati dan Soedarsono (2005: 111), Ronggeng Gunung pada mulanya berperan
sebagai ritual sakral yang erat hubungannya dengan berbagai upacara adat, seperti
memohon hujan, membajak sawah, menanam dan memanen padi, menyimpan padi
ke lumbung, hingga prosesi selamatan bayi. Sejalan dengan hal tersebut, Suhaeti
(2012: 22) menegaskan bahwa Ronggeng Gunung awalnya berfungsi sebagai media
ritual dalam berbagai upacara adat. Namun, kini perannya bergeser menjadi hiburan
yang juga memberikan dampak ekonomi.

Seni tradisional di Indonesia sangat terkait dengan ritual-ritual yang

mendampingi penyajiannya. Ritual-ritual ini merupakan bagian penting dari tradisi



18

dan kepercayaan masyarakat yang mendukungnya. Dalam seni pertunjukan
tradisional, sering ada ritual khusus yang dilakukan sebelum atau sesudah
pementasan, seperti pembacaan mantra atau penyediaan sesaji. Ritual-ritual ini
bertujuan untuk menjaga keseimbangan energi spiritual, meminta izin dan
perlindungan dari kekuatan alam, serta memastikan kelancaran pertunjukan.
Keberadaan ritual dalam seni tradisional menunjukkan bahwa seni tersebut tidak
hanya sebagai hiburan, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang kuat bagi
penikmat seni itu sendiri.

Beberapa tokoh penting dalam kesenian ronggeng gunung antara lain Bi
Raspi dan Bi Pejoh. Bi Raspi adalah seorang ronggeng yang sudah terkenal dan
masih aktif hingga sekarang. Sementara itu, Bi Pejoh, yang sebelumnya menjadi
tokoh dominan dalam kesenian ronggeng gunung di Kabupaten Pangandaran,
terpaksa berhenti setelah mengalami kecelakaan. Berhentinya Bi Pejoh dalam dunia
kesenian Ronggeng Gunung sangat disayangkan, mengingat beliau sebelumnya
sering tampil dalam berbagai acara ritual seperti ruwatan dan syukuran panen, saat
ronggeng gunung masih sangat diminati oleh masyarakat.

Inti dari sistem kepercayaan terletak pada kesadaran spiritual dan keyakinan
mendalam terhadap eksistensi kekuatan supernatural. Kepercayaan akan adanya
kekuatan supernatural membuatnya harus diperlakukan secara khusus (Agus, 2005:
98). Penghormatan terhadap unsur-unsur yang dianggap sakral ini kemudian
melahirkan berbagai bentuk upacara dan ritual dalam kehidupan bermasyarakat.
Lubis (2007) juga menyatakan bahwa praktik ritual memiliki cakupan yang luas,

melampaui sekadar perayaan momen-momen penting dalam kehidupan manusia



19

seperti lahir, khitan, nikah, dan meninggal. Ritual tidak hanya terbatas pada upacara
keagamaan, tetapi juga muncul dalam berbagai bentuk seni pertunjukan.

“Dalam konteks ritual, seni pertunjukan dipersembahkan kepada kekuatan
supernatural dari alam atas dan bawah, sementara manusia sebagai pelaku ritual
lebih mengutamakan tercapainya maksud dan tujuan upacara dibandingkan dengan
aspek estetika pertunjukannya” (Soedarsono, 1998:57).

Pada aspek seni pertunjukan, ritual bisa meliputi pembukaan pertunjukan,
penyucian panggung, atau pemanggilan kekuatan supranatural.

Ritual yang dilakukan oleh ronggeng memiliki struktur dan kompleksitas.
Ritual bukanlah sekadar performativitas simbolik, melainkan praktik transformatif
yang melibatkan negosiasi kompleks antara individu, komunitas, dan kekuatan
spiritual. Setiap gerak, musik, dan interaksi dalam ritual ronggeng merupakan
bagian dari sistem simbolik yang rumit, di mana setiap elemen memiliki makna dan
fungsi spesifik dalam rekonstruksi sosial dan spiritual.

Bi Pejoh menjadi salah satu tokoh ronggeng gunung yang masih
melaksanakan ritual sesuai dengan pakem seorang ronggeng. Sebagai seorang yang
telah lama terlibat dalam kesenian ini, Bi Pejoh memiliki pengetahuan mendalam
tentang latar belakang budaya, tata cara pementasan, serta matra-mantra yang
digunakan dalam proses ritual kesenian ronggeng gunung. Kemampuannya yang
mendetail dalam menjalankan setiap tahapan ritual menunjukkan bahwa ia tidak
hanya berperan sebagai penghibur, tetapi juga sebagai pelaku tradisi yang
menghubungkan seni pertunjukan dengan nilai-nilai spiritual dan budaya
masyarakat. Dengan keahlian yang dimilikinya, Bi Pejoh dapat dipastikan memiliki

kemampuan luar biasa dalam bidang seni pertunjukan ronggeng gunung.



20

Berdasarkan pemaparan di atas, penulis bermaksud untuk mendeskripsikan
praktik ritual pada sebuah kesenian tradisional khas Jawa Barat yaitu Ronggeng
Gunung. Penelitian ini memiliki kontribusi praktis atau akademik terhadap ilmu
pengetahuan. Sejumlah penelitian terkait menjadi bahan rujukan dalam mencari
kebaruan;

Penelitian Khoirunnisa et al. (2019) membahas mengenai kesenian Ronggeng
Gunung di Kabupaten Ciamis sebagai bagian dari kearifan lokal yang dapat
mengembangkan budaya sipil (Civic Culture). Dengan pendekatan kualitatif,
penelitian ini menemukan bahwa kesenian Ronggeng Gunung mendapat respon
positif dari masyarakat Desa Ciulu dan mengandung nilai-nilai kearifan lokal
seperti sosial, moral, religius, dan estetika yang mendukung pengembangan budaya
masyarakat setempat.

Penelitian dari Desi Wahyu Pratiwi (2015) mengungkapkan bahwa proses
transmisi kesenian tradisional Ronggeng Gunung dari Indung Dawis ke Bi Pejoh di
Desa Panyutran melibatkan pewarisan yang disebut “pewarisan miring,” dengan
langkah-langkah meliputi latihan vokal, penggabungan lagu dengan iringan musik,
latihan gerakan, serta ritual tradisional. Selain menjadi seniman tari yang dikenal
luas, Bi Pejoh juga dipercaya sebagai tokoh spiritual. Meskipun menghadapi
tantangan berupa cemoohan masyarakat, dukungan dan motivasi dari Indung Dawis
memberikan dorongan signifikan bagi Bi Pejoh untuk mencapai keberhasilan.
Temuan ini menyoroti pentingnya peran mentor dalam melestarikan seni tradisional

melalui pendekatan yang adaptif dan berorientasi spiritual.



21

Penelitian skripsi Nopi Nopiani (2010) mengkaji perubahan fungsi Ronggeng
Gunung di Desa Ciulu, Banjarsari, Ciamis. Penelitian ini menunjukkan bahwa
Ronggeng Gunung telah bertransformasi dari seni yang bersifat sakral dan magis
dalam konteks kepercayaan, menjadi seni pertunjukan yang lebih profan yang
berfungsi sebagai hiburan masyarakat.

Sementara itu dalam artikel Anis Sujana (2012) membahas pergeseran fungsi
dan bentuk seni ronggeng di Jawa Barat, yang dulunya berperan dalam ritual
kesuburan dan sebagai hiburan di istana, kini berubah menjadi hiburan
kontemporer. Penelitian ini juga mengaitkan perubahan persepsi ronggeng dengan
faktor ekonomi yang mempengaruhi pergeseran dari peran sakral menjadi hiburan
yang lebih umum.

Penelitian Anugrah et al. (2023) menganalisa transformasi seni tradisional
Ronggeng Amen di Kabupaten Pangandaran, yang awalnya merupakan bagian dari
upacara syukur nelayan, menjadi seni pertunjukan hiburan. Menggunakan metode
kualitatif, penelitian ini menemukan bahwa perubahan signifikan terjadi dalam
presentasi, musik pengiring, pakaian, dan tata rias, yang menjadikan Ronggeng
Amen lebih menarik bagi masyarakat, khususnya generasi muda. Transformasi ini
tidak hanya meningkatkan daya tarik seni tersebut, tetapi juga memberikan manfaat
ekonomi bagi masyarakat lokal, mendukung pengembangan seni tersebut dalam
konteks sosial dan budaya.

Penelitian-penelitian yang relevan dengan penelitian ini, umumnya lebih
melihat pada aspek perubahan fungsi pada kesenian ronggeng gunung,

perkembangannya dan eksistensi kesenian ronggeng gunung. Sementara itu,



22

penelitian ini mempelajari tahapan proses ritual yang harus dijalani seorang
ronggeng gunung sebelum dirinya melaksanakan pagelaran ronggeng gunung.
1.2. Rumusan Masalah

Kesenian Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kabupaten Pangandaran,
melibatkan serangkaian ritual. Ritual-ritual ini mencakup persiapan spiritual,
penghormatan kepada leluhur, serta penggunaan sesajen. Melalui prosesi ini,
kesenian Ronggeng Gunung tidak hanya menjadi pertunjukan seni, tetapi juga
merupakan sarana untuk memelihara dan mewarisi tradisi serta nilai-nilai budaya
yang hidup di wilayah tersebut. Berdasarkan batasan masalah di atas, rumusan
masalah dalam penelitian ini adalah:
1. Bagaimana proses tahapan ritual yang harus dilakukan oleh setiap ronggeng
sebelum memulai pagelaran Kesenian Ronggeng Gunung di Desa
Panyutran, Kecamatan Padaherang, Kabupaten Pangandaran?
2. Bagaimana konsep shamanisme pada seorang ronggeng dalam Kesenian
Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kecamatan Padaherang, Kabupaten
Pangandaran?
1.3. Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan proses tahapan ritual
yang harus dilakukan ronggeng sebelum pagelaran dan mendeskripsikan konsep
shamisme pada Kesenian Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kecamatan

Padaherang, Kabupaten Pangandaran.



23

1.4. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi, baik secara teoritis maupun
secara pratis, berikut kedua manfaatnya itu:
1.4.1. Manfaat Akademis

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam

pengembangan kajian antropologi seni pertunjukan dengan menganalisis proses
tahapan ritual dalam kesenian Ronggeng Gunung. Melalui pengkajian elemen-
elemen ritual seperti sesajen, mantra, dan tahapan ritual itu sendiri, penelitian ini
mengungkapkan keterkaitan antara seni dan sistem kepercayaan. Pemahaman
tentang fungsi simbolik ritual dalam kesenian tradisional ini juga memperkaya
wawasan tentang peran Ronggeng Gunung sebagai shaman atau mediator antara
dunia fisik dan spiritual dalam kosmologi masyarakat Jawa Barat.
1.4.2. Manfaat Praktis

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan informasi dan pemahaman
yang lebih mendalam bagi masyarakat, terutama generasi muda, mengenai proses
tahapan ritual dalam Kesenian Ronggeng Gunung Bi Pejoh di Desa Panyutran,

Kecamatan Padaherang, Kabupaten Pangandaran.





