
15 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

1.1. Latar Belakang 

 Fenomena ronggeng merupakan salah satu manifestasi kompleks dari praktik 

sosial-kultural yang paling menarik dalam konteks kesenian Indonesia, khususnya 

di wilayah Jawa dan Sunda. Secara etimologis, istilah ronggeng berakar pada 

dinamika interaksi sosial yang mendalam, melampaui sekadar definisi sederhana 

sebagai penari atau penghibur. Menurut Pemberton (1994), Ronggeng tidak dapat 

dipahami sebagai entitas tunggal, melainkan sebagai representasi multidimensional 

dari negosiasi identitas, kekuasaan, dan spiritualitas dalam masyarakat tradisional. 

 Dalam konstruksi antropologis, ronggeng memiliki peran yang jauh lebih 

kompleks daripada sekadar praktik seni pertunjukan. Posisi mereka dalam struktur 

sosial-kultural menunjukkan fungsi yang sangat strategis, terutama dalam konteks 

spiritual dan ritualistik. Lubis (2015:75) mengemukakan bahwa ronggeng 

sesungguhnya merupakan figur liminal (shaman) yang menempati ruang antara 

dunia profan dan sakral, dengan kemampuan untuk bertindak sebagai medium 

komunikasi antara realitas empiris dan metafisik. Karakteristik ini menempatkan 

ronggeng dalam posisi yang unik sebagai semacam shaman atau mediator spiritual 

dalam ekosistem budaya tradisional. 

 Peran ronggeng sebagai shaman tidak dapat dilepaskan dari tradisi animisme 

dan dinamisme yang telah berakar kuat dalam praktik kebudayaan Indonesia. 

Mereka tidak sekadar menari, tetapi melakukan transformasi energi spiritual 

melalui gerakan tubuh dan ritual yang kompleks. Konsep ini didukung oleh 



16 
 

 
 

penelitian Holt (1967) yang menunjukkan bahwa setiap gerakan tari ronggeng 

memiliki signifikansi metafisik yang mendalam, di mana tubuh menjadi medium 

transendensi dan komunikasi dengan kekuatan supranatural.  

 Shamanisme merupakan tradisi spiritual yang melibatkan praktisi 

(shaman) yang melakukan perjalanan antara dunia fisik dan spiritual untuk 

menyembuhkan, berkomunikasi dengan roh, dan memulihkan keseimbangan. 

Dalam ritual shamanistik, seorang shaman bertindak sebagai perantara antara 

komunitas dan alam gaib, menyelesaikan masalah mulai dari penyakit hingga 

ketidakseimbangan ekologis dengan mengembalikan harmoni spiritual. Praktik ini, 

yang berakar dalam sistem kepercayaan berbasis alam, mengakui keterkaitan semua 

kehidupan dan menempatkan shaman dalam peran penting sebagai penyembuh, 

pelindung, dan pemelihara pengetahuan tradisional. 

 Istilah shamanisme berasal dari bahasa Tungus dari Siberia, di mana kata 

‘saman’ berarti “seseorang yang diberi kelebihan” atau merujuk pada roh-roh 

penyembuh (healer spirit). Akar linguistik ini mencerminkan sifat mendasar dari 

praktik shamanistik sebagai tradisi yang melibatkan inspirasi spiritual dan kekuatan 

penyembuhan (Banoet, 2021:24).  

 Definisi mengenai shamanisme atau seorang shaman selaras dengan sosok 

dukun, dukun dianggap sebagai jembatan yang menghubungkan alam fisik dengan 

dimensi spiritual atau alam halus. Mereka dipercaya memiliki pengetahuan 

mendalam mengenai mantra dan doa, sehingga keberadaan mereka mampu 

memberikan efek baik secara psikologis maupun moral bagi masyarakat sekitarnya. 

Sosok ini menjadi penting karena kemampuannya menghadirkan ketenangan di 



17 
 

 
 

tengah komunitas melalui pemahaman mereka tentang hubungan antara dunia nyata 

dan tidak nyata (Sobary, 1997:138). 

 Salah satu eksistensi ronggeng ada pada kesenian Ronggeng Gunung. 

Kesenian ini berasal dan berkembang di wilayah Kabupaten Ciamis hingga 

Kabupaten Pangandaran, terutama di daerah pegunungan. Ronggeng gunung 

merupakan bentuk kesenian rakyat yang menampilkan seorang penari wanita yang 

disebut ronggeng gunung. Menurut cerita rakyat yang beredar di wilayah Ciamis 

Selatan hingga Kabupaten Pangandaran, kesenian tradisional ini bermula dari kisah 

Dewi Siti Samboja dan kekasihnya Raden Anggalarang yang gugur di medan 

perang. Namun masih banyak versi cerita rakyat yang menyebar mengenai asal-

usul kesenian Ronggeng Gunung ini. 

 Ronggeng Gunung merupakan kesenian tradisional yang menggabungkan 

tarian, nyanyian, dan musik tradisional Sunda yang sarat dengan aura mistis. Sering 

kali, para ronggeng dipercaya memiliki kemampuan spiritual. Menurut Tati 

Narawati dan Soedarsono (2005: 111), Ronggeng Gunung pada mulanya berperan 

sebagai ritual sakral yang erat hubungannya dengan berbagai upacara adat, seperti 

memohon hujan, membajak sawah, menanam dan memanen padi, menyimpan padi 

ke lumbung, hingga prosesi selamatan bayi. Sejalan dengan hal tersebut, Suhaeti 

(2012: 22) menegaskan bahwa Ronggeng Gunung awalnya berfungsi sebagai media 

ritual dalam berbagai upacara adat. Namun, kini perannya bergeser menjadi hiburan 

yang juga memberikan dampak ekonomi. 

 Seni tradisional di Indonesia sangat terkait dengan ritual-ritual yang 

mendampingi penyajiannya. Ritual-ritual ini merupakan bagian penting dari tradisi 



18 
 

 
 

dan kepercayaan masyarakat yang mendukungnya. Dalam seni pertunjukan 

tradisional, sering ada ritual khusus yang dilakukan sebelum atau sesudah 

pementasan, seperti pembacaan mantra atau penyediaan sesaji. Ritual-ritual ini 

bertujuan untuk menjaga keseimbangan energi spiritual, meminta izin dan 

perlindungan dari kekuatan alam, serta memastikan kelancaran pertunjukan. 

Keberadaan ritual dalam seni tradisional menunjukkan bahwa seni tersebut tidak 

hanya sebagai hiburan, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang kuat bagi 

penikmat seni itu sendiri. 

 Beberapa tokoh penting dalam kesenian ronggeng gunung antara lain Bi 

Raspi dan Bi Pejoh. Bi Raspi adalah seorang ronggeng yang sudah terkenal dan 

masih aktif hingga sekarang. Sementara itu, Bi Pejoh, yang sebelumnya menjadi 

tokoh dominan dalam kesenian ronggeng gunung di Kabupaten Pangandaran, 

terpaksa berhenti setelah mengalami kecelakaan. Berhentinya Bi Pejoh dalam dunia 

kesenian Ronggeng Gunung sangat disayangkan, mengingat beliau sebelumnya 

sering tampil dalam berbagai acara ritual seperti ruwatan dan syukuran panen, saat 

ronggeng gunung masih sangat diminati oleh masyarakat.   

 Inti dari sistem kepercayaan terletak pada kesadaran spiritual dan keyakinan 

mendalam terhadap eksistensi kekuatan supernatural. Kepercayaan akan adanya 

kekuatan supernatural membuatnya harus diperlakukan secara khusus (Agus, 2005: 

98). Penghormatan terhadap unsur-unsur yang dianggap sakral ini kemudian 

melahirkan berbagai bentuk upacara dan ritual dalam kehidupan bermasyarakat. 

Lubis (2007) juga menyatakan bahwa praktik ritual memiliki cakupan yang luas, 

melampaui sekadar perayaan momen-momen penting dalam kehidupan manusia 



19 
 

 
 

seperti lahir, khitan, nikah, dan meninggal. Ritual tidak hanya terbatas pada upacara 

keagamaan, tetapi juga muncul dalam berbagai bentuk seni pertunjukan.  

 “Dalam konteks ritual, seni pertunjukan dipersembahkan kepada kekuatan 
supernatural dari alam atas dan bawah, sementara manusia sebagai pelaku ritual 
lebih mengutamakan tercapainya maksud dan tujuan upacara dibandingkan dengan 
aspek estetika pertunjukannya” (Soedarsono, 1998:57).  

Pada aspek seni pertunjukan, ritual bisa meliputi pembukaan pertunjukan, 

penyucian panggung, atau pemanggilan kekuatan supranatural. 

 Ritual yang dilakukan oleh ronggeng memiliki struktur dan kompleksitas. 

Ritual bukanlah sekadar performativitas simbolik, melainkan praktik transformatif 

yang melibatkan negosiasi kompleks antara individu, komunitas, dan kekuatan 

spiritual. Setiap gerak, musik, dan interaksi dalam ritual ronggeng merupakan 

bagian dari sistem simbolik yang rumit, di mana setiap elemen memiliki makna dan 

fungsi spesifik dalam rekonstruksi sosial dan spiritual. 

 Bi Pejoh menjadi salah satu tokoh ronggeng gunung yang masih 

melaksanakan ritual sesuai dengan pakem seorang ronggeng. Sebagai seorang yang 

telah lama terlibat dalam kesenian ini, Bi Pejoh memiliki pengetahuan mendalam 

tentang latar belakang budaya, tata cara pementasan, serta matra-mantra yang 

digunakan dalam proses ritual kesenian ronggeng gunung. Kemampuannya yang 

mendetail dalam menjalankan setiap tahapan ritual menunjukkan bahwa ia tidak 

hanya berperan sebagai penghibur, tetapi juga sebagai pelaku tradisi yang 

menghubungkan seni pertunjukan dengan nilai-nilai spiritual dan budaya 

masyarakat. Dengan keahlian yang dimilikinya, Bi Pejoh dapat dipastikan memiliki 

kemampuan luar biasa dalam bidang seni pertunjukan ronggeng gunung. 



20 
 

 
 

 Berdasarkan pemaparan di atas, penulis bermaksud untuk mendeskripsikan 

praktik ritual pada sebuah kesenian tradisional khas Jawa Barat yaitu Ronggeng 

Gunung. Penelitian ini memiliki kontribusi praktis atau akademik terhadap ilmu 

pengetahuan. Sejumlah penelitian terkait menjadi bahan rujukan dalam mencari 

kebaruan; 

 Penelitian Khoirunnisa et al. (2019) membahas mengenai kesenian Ronggeng 

Gunung di Kabupaten Ciamis sebagai bagian dari kearifan lokal yang dapat 

mengembangkan budaya sipil (Civic Culture). Dengan pendekatan kualitatif, 

penelitian ini menemukan bahwa kesenian Ronggeng Gunung mendapat respon 

positif dari masyarakat Desa Ciulu dan mengandung nilai-nilai kearifan lokal 

seperti sosial, moral, religius, dan estetika yang mendukung pengembangan budaya 

masyarakat setempat. 

 Penelitian dari Desi Wahyu Pratiwi (2015) mengungkapkan bahwa proses 

transmisi kesenian tradisional Ronggeng Gunung dari Indung Dawis ke Bi Pejoh di 

Desa Panyutran melibatkan pewarisan yang disebut “pewarisan miring,” dengan 

langkah-langkah meliputi latihan vokal, penggabungan lagu dengan iringan musik, 

latihan gerakan, serta ritual tradisional. Selain menjadi seniman tari yang dikenal 

luas, Bi Pejoh juga dipercaya sebagai tokoh spiritual. Meskipun menghadapi 

tantangan berupa cemoohan masyarakat, dukungan dan motivasi dari Indung Dawis 

memberikan dorongan signifikan bagi Bi Pejoh untuk mencapai keberhasilan. 

Temuan ini menyoroti pentingnya peran mentor dalam melestarikan seni tradisional 

melalui pendekatan yang adaptif dan berorientasi spiritual.  



21 
 

 
 

 Penelitian skripsi Nopi Nopiani (2010) mengkaji perubahan fungsi Ronggeng 

Gunung di Desa Ciulu, Banjarsari, Ciamis. Penelitian ini menunjukkan bahwa 

Ronggeng Gunung telah bertransformasi dari seni yang bersifat sakral dan magis 

dalam konteks kepercayaan, menjadi seni pertunjukan yang lebih profan yang 

berfungsi sebagai hiburan masyarakat. 

 Sementara itu dalam artikel Anis Sujana (2012) membahas pergeseran fungsi 

dan bentuk seni ronggeng di Jawa Barat, yang dulunya berperan dalam ritual 

kesuburan dan sebagai hiburan di istana, kini berubah menjadi hiburan 

kontemporer. Penelitian ini juga mengaitkan perubahan persepsi ronggeng dengan 

faktor ekonomi yang mempengaruhi pergeseran dari peran sakral menjadi hiburan 

yang lebih umum. 

 Penelitian Anugrah et al. (2023) menganalisa transformasi seni tradisional 

Ronggeng Amen di Kabupaten Pangandaran, yang awalnya merupakan bagian dari 

upacara syukur nelayan, menjadi seni pertunjukan hiburan. Menggunakan metode 

kualitatif, penelitian ini menemukan bahwa perubahan signifikan terjadi dalam 

presentasi, musik pengiring, pakaian, dan tata rias, yang menjadikan Ronggeng 

Amen lebih menarik bagi masyarakat, khususnya generasi muda. Transformasi ini 

tidak hanya meningkatkan daya tarik seni tersebut, tetapi juga memberikan manfaat 

ekonomi bagi masyarakat lokal, mendukung pengembangan seni tersebut dalam 

konteks sosial dan budaya.  

 Penelitian-penelitian yang relevan dengan penelitian ini, umumnya lebih 

melihat pada aspek perubahan fungsi pada kesenian ronggeng gunung, 

perkembangannya dan eksistensi kesenian ronggeng gunung. Sementara itu, 



22 
 

 
 

penelitian ini mempelajari tahapan proses ritual yang harus dijalani seorang 

ronggeng gunung sebelum dirinya melaksanakan pagelaran ronggeng gunung. 

1.2. Rumusan Masalah 

  Kesenian Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kabupaten Pangandaran, 

melibatkan serangkaian ritual. Ritual-ritual ini mencakup persiapan spiritual, 

penghormatan kepada leluhur, serta penggunaan sesajen. Melalui prosesi ini, 

kesenian Ronggeng Gunung tidak hanya menjadi pertunjukan seni, tetapi juga 

merupakan sarana untuk memelihara dan mewarisi tradisi serta nilai-nilai budaya 

yang hidup di wilayah tersebut. Berdasarkan batasan masalah di atas, rumusan 

masalah dalam penelitian ini adalah: 

1. Bagaimana proses tahapan ritual yang harus dilakukan oleh setiap ronggeng 

sebelum memulai pagelaran Kesenian Ronggeng Gunung di Desa 

Panyutran, Kecamatan Padaherang, Kabupaten Pangandaran? 

2. Bagaimana konsep shamanisme pada seorang ronggeng dalam Kesenian 

Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kecamatan Padaherang, Kabupaten 

Pangandaran? 

1.3. Tujuan Penelitian 

 Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan proses tahapan ritual 

yang harus dilakukan ronggeng sebelum pagelaran dan mendeskripsikan konsep 

shamisme pada Kesenian Ronggeng Gunung di Desa Panyutran, Kecamatan 

Padaherang, Kabupaten Pangandaran. 



23 
 

 
 

1.4. Manfaat Penelitian 

 Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi, baik secara teoritis maupun 

secara pratis, berikut kedua manfaatnya itu: 

1.4.1. Manfaat Akademis 

 Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 

pengembangan kajian antropologi seni pertunjukan dengan menganalisis proses 

tahapan ritual dalam kesenian Ronggeng Gunung. Melalui pengkajian elemen-

elemen ritual seperti sesajen, mantra, dan tahapan ritual itu sendiri, penelitian ini 

mengungkapkan keterkaitan antara seni dan sistem kepercayaan. Pemahaman 

tentang fungsi simbolik ritual dalam kesenian tradisional ini juga memperkaya 

wawasan tentang peran Ronggeng Gunung sebagai shaman atau mediator antara 

dunia fisik dan spiritual dalam kosmologi masyarakat Jawa Barat. 

1.4.2. Manfaat Praktis 

 Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan informasi dan pemahaman 

yang lebih mendalam bagi masyarakat, terutama generasi muda, mengenai proses 

tahapan ritual dalam Kesenian Ronggeng Gunung Bi Pejoh di Desa Panyutran, 

Kecamatan Padaherang, Kabupaten Pangandaran. 




